

# أرسطوطاليس

الجزء الأول

<sub>ترجمة</sub> إسحق بن حنين

حققه وقدم له عبد الرحمن بدوي

> تقدیم محسن بدوی

> > ميراث الترجمة

1174

# الطبيعة

( الجيزء الأول )

المركز القومي للترجمة المشروع القومى للترجمة شراف : جابر عصفور

سلسلة ميراث الترجمة

محرر السلسلة ، طلعت الشايب

- -- العدد : ١١٧٤
- -- الطبيعة (الجزء الأول)
  - أرسطوطاليس
  - إسحق بن حنين
- ابن السمح وابن عدى ومتى بن يونس وأبو الفرج بن الطيب
  - عبد الرحمن بدوي
    - محسن بدوی
      - -\*..v -

هذه ترجمة كتاب :

# الطبيعة

أرسطوطاليس

يعيد المركز القومى للترجمة نشر هذا الكتاب مشاركة في الاحتفال بمنوية الجامعة الصرية ،مع خالص الشكر والتقدير للأستاذ/ محسن بسدوى

حقوق الترجمة والنشر بالعربية محفوظة المركز القومى الترجمة .

TVTetoot ناكس: ۲۷۲etott مناكس: ۲۷۲etott القامرة . ت: ۲۷۲etott ناكس: ۲۷۲etott ناكس: El-Gabalaya St., Opera House. El-Gezira, Cairo e.mail:egyptcouncil@yahoo.com Tel.: 27354524 - 27354526 Fax: 27354554

# أرسطوطاليس



(الجزء الأول)

ترجمة : إسحق بن حنين

مع شروح: أبن السمح

وابن ع*دی* 

ومتی بن یونس

وأبى الفرج بن الطيب حققه وقدم له: عبد الرحمن بدوي

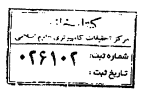
تقديم : محسن بدوى





#### بطاقت الفهرست اعداد الهيئة العامة لدار الكتب والوثائق القومية إدارة الشئون الفنيت أرسطوطاليس ، (٣٨٤ - ٣٢٢ق.م) الطبيعة / أرسطوطاليس ؛ ترجمة : إسحق بن حدين مع شروح ؛ ابن السمسح ... (وآخ) ؛ حققته وقندم له عبيد الرحمين بندوى -بن القاهرة : ٢٠٠٧ ( المركز القومي للترجمة) .' ٥٣٦ ص ؛ ٢٤ سم ؛ الجَّزِء الأولُّ - ( سلسلة ميراث الترجمة ) ١ - فلسفة الطبعة . (أ) ابن حنين ، إسحق ( مترجم ) ( ب) ابن السمح ( شارح ) ( جر) بدوى ، عبد الرحمن (محقق ومقدم) . (د) العنبوان 127 ( هـ) السلسلة رقم الإيداع ٢٠٠٧/٢٧٣٠٨ الترقيم الدولي 2 - 591 - 437 - 437 الترقيم الدولي 2 - 591 - 437 طبع بالهيئة العامة لشئون المطابع الأمبرية

تهدف إصدارات المركز القومى للترجمة إلى تقديم الاتجاهات والمذاهب الفكرية المختلفة للقارئ العربى وتعريفه بها ، والأفكار التى تتضمنها هى اجتهادات أصحابها فى ثقافاتهم ، ولا تعبر بالضرورة عن رأى المركز .



#### تقسديم

ولد الدكتور عبد الرحمن بدوى فجر الأحد ٤ فبراير سنة ١٩١٧ بقرية شرباص مركز فارسكور بمديرية الدقهلية آنذاك (محافظة دمياط حاليًا)، وهو أحد أبرز الفلاسفة ومؤرخى الفلسفة المصريين في القرن العشرين وأغزرهم إنتاجًا وأول فيلسوف وجودى مصرى.

وكان ترتيبه الخامس عشر من بين ٢١ شقيقًا وشقيقة، أنهى شهادته الابتدائية سنة ١٩٢٩ من مدرسة فارسكور، ثم الكفاءة عام ١٩٣٧ من المدرسة السعيدية فى الجيزة، وفى عام ١٩٣٤ أنهى دراسة البكالوريا؛ حيث حصل على الترتيب الثانى على مستوى مصر، التحق بعدها بكلية الأداب قسم الفلسفة بجامعة فؤاد الأول (القاهرة حاليًا)، وتم إرساله عام ١٩٣٧ إلى ألمانيا خلال دراسته فى أول سابقة يتم فيها إرسال طالب لإحدى البعثات، وفى مايو ١٩٣٨ حصل على الليسانس.

بعد إنهائه الدراسة عُينً معيدًا في الجامعة لينهي بعد ذلك رسالة الماچستير في توفعير ١٩٤١، وكتبها بالفرنسية عن "مشكلة الموت في الفلسفة الوجودية، ويخانت عرضًا لذهبه في الفلسفة، فتناول مشكلة الموت في الفلسفة الوجودية، وبخاصة عند مارتن هايدجر، وانتهى في الفصل الأخير منها إلى عرض مخطط لفلسفة تتخذ نقطة إشعاعها من واقعة الموت، ويمكن تقسيم تلك الفلسفة إلى: أنطولوچيا الموت – أخلاقية المرت – إكسبولوچيا (فلسفة المعابير والقيم) الموت، ثم حصل على الدكتوراه في ٢٩ مايو عام ١٩٤٤ من نفس الجامعة بعنوان: "الزمان الوجودي" التي علق عليها طه حسين في أثناء مناقشته لها قائلاً: "لاول مرة نشاهد فيلسوفًا مصريًا". وهي ترتبط حسين في أثناء مناقشته لها قائلاً: "لاول مرة نشاهد فيلسوفًا مصريًا". وهي ترتبط مباشرة بوجودية هايدجر وإكمال لذهبه في تفسير ظواهر الكون على أساس الزمانية،

ووضع لوحة مقولات وفقًا لها ينبغى من تفسير أحوال الوجود، وهو ما لم يفعله هايدجر ولا غيره من الفلاسفة الوجوديين، وتتميز هذه اللوحة بأنها تقوم على التوتر فى أحوال الوجود، مما يهب الفهم تفسيرًا ديناميكيًا للوجود قائمًا على ديالكتيك (عاطفى) وإرادى وأيضًا فهم التاريخ فهمًا كيفيًا باعتبار أن الوجود تاريخى وتاريخيته كيفية، وأخيرًا تفسير العدم بأنه الهوات القائمة بين الذرات؛ لأن الوجود منفصل وليس متصلاً.

عُيِّن بعدها مدرساً بقسم الفلسفة فى أبريل ١٩٤٥، ثم أستاذًا مساعدًا فى يوليو ١٩٤٩، ثم تركها فى ١٩ سبتمبر ١٩٥٠ ليقوم بإنشاء قسم الفلسفة فى كلية الأداب بجامعة إبراهيم باشا (عين شمس حاليًا)، وفى يناير ١٩٥٨ أصبح أستاذ كرسى.

عمل مستشاراً ثقافياً ومدير البعثة التعليمية في بيرن بسويسرا (مارس ١٩٥٦ - نوف عبر ١٩٥٨)، كما أسس قسم الفلسفة بكلية الآداب بجامعات الكويت وطهران وطرابلس، وكان قد عمل أستاذًا زائراً في العديد من الجامعات، (١٩٤٧ - ١٩٤٩) في البنان، (فبراير ١٩٤٧ - مايو ١٩٦٧) في معهد الدراسات الإسلامية في كلية الآداب، السوريون، بجامعة باريس، (١٩٦٧ - ١٩٧٧) في الجامعة الليبية ببنغازي بليبيا، السوريون، بجامعة باريس، (١٩٦٧ – ١٩٧٧) في الجامعة طهران و (١٩٧٥ - ١٩٧٨) أستأذًا للفلسفة المعاصرة والمنطق والأخلاق والتصوف في كلية الآداب، جامعة الكويت. استقر في نهاية الأمر في باريس حتى قبيل وفاته، وكانت حياته في باريس تنقضي أغلبها بالمكتبة الوطنية؛ حيث كان له مقعده الخاص (المقعد رقم ٢١١١)؛ حيث لا يجلس عليه أحد غيره، كما كان عاشقًا للحدائق والخضرة والفن، فيقضي بعض الوقت بحديقة الوكسمبورج أو زيارة المتاحف والاستماع إلى الموسيقي.

كما كان عضواً في حزب مصر الفتاة (١٩٢٨-١٩٤٠)، ثم عضواً في اللجنة العليا للحزب الوطني الجديد (١٩٤٤-١٩٥٢)، وتم اختياره ممثلاً للحزب الوطني مع مه شخصية، كعضو في لجنة الدستور التي كُلُفت في يناير ١٩٥٢ لكتابة دستور جديد، والذي تم الانتهاء منه في أغسطس ١٩٥٤، لكن الدستور أهمل واستبدل به دستور سنة ١٩٥٦.

بلغت أعمال الدكتور عبد الرحمن بدوى – سواء المنشورة أو غير المنشورة – أكثر من ١٩٠ كتابًا فضلاً عن مئات المقالات، منها أعمال منشورة بالفرنسية والإسبانية والألمانية والإنجليزية، فضلاً عن العربية، وكان كتابه الأول عن نيتشه (١٨٤٤–١٩٠٠) الذي صدر عام ١٩٢٩، وتوالت أعماله من تراجم للفلاسفة، منها: أرسطو وشوينهور ودراسات فكرية وإسلامية وتأريخ الفلسفة، منها "التراث اليوناني في الحضارة الإسلامية" وربيع وخريف الفكر اليوناني"، وتحقيقات التراث، ومنها هذا الكتاب، فضلاً عن ترجمات عن الألمانية ومنها "الديوان الشرقي للمؤلف الغربي" لجيته، والفرنسية منها "الوجود والعدم لسارتر، والإنجليزية منها "رسالة في التسامج" لجون لوك، والإسبانية منها "دون كيخوته" و حياة لثريو دي تورمس" والموسوعات كموسوعتي الفلسفة والمستشرقين،

نال وسام الأرز من حكومة لبنان عام ١٩٤٩، وجائزة الدولة التشجيعية في الفلسفة الإسلامية عام ١٩٦١، وكان أول من حصل على جائزة مبارك في العلوم الاجتماعية عند إنشائها عام ١٩٩٩، وحصل عليها في نفس العام في فرعيها الآخرين نجيب محفوظ وصلاح طاهر.

توفى فى مستشفى معهد ناصر فى القاهرة صباح الخميس ٢٥ يوليو ٢٠٠٧ عن ُ عمر يقارب ٨٥ سنة؛ حيث كان قد عاد من فرنسا إلى مصر قبل وفاته بأربعة أشهر بسبب إصابته بوعكة صحية حادة؛ حيث سقط مغشيًا عليه فى أحد شوارع باريس، واتصل مسئولو فندق لوتيسيا بالقنصلية المصرية بأن لديهم شخصًا مريضًا يقول إنه فلسوف مصر.

محسن بدوى



# أرشطوطاليش



تربحته الشخقين ختين

ئىخىنىنىن ئىڭىنىن ئىللىنىنىڭ ئىللىنىڭ ئىلىنىڭ ئىللىنىڭ ئىلىنىڭ ئىللىنىڭ ئىلىنىڭ ئىللىنىڭ ئىلىنىڭ ئىللىنىڭ ئىلىنىڭ ئىلىنىنىڭ ئىلىنىڭ ئىلىنىگىنىڭ ئىلىنىڭ ئىلىنىڭ ئىلىنىگىنىڭ ئىلىنىڭ ئىلى



# أرسطوطاليس



تَخِكَمة : إسْخِق بْنَحُنَيْن

مَعُ شَبُ رُوح

أبني البيكم وابن عسيت

وَمَتَّى بُن يُونسُ وَأَيِه الْفَرَج الطِّيبُ

الجزء الأول

حققه وَعتَدَمَ له

بجبرالرحمن بنروى



# الفهرس

صفحة

| عام                                                     | تصدير |
|---------------------------------------------------------|-------|
| المقالة الأُولى                                         |       |
| الأول : موضوع الطبيعيات ومنهجها ١                       | الفصل |
| الثانى: أقوال الأفدمين في عدد المبادئ ه                 | »     |
| الثالث : نقض حجج الإبلين بين ١٧                         | 3     |
| الرابع : نقد الطبيعين الحقيقين، وخَسُوصًا أنكسا غورس ٣٣ | n     |
| الخامس: الأضداد بوصفها مادئ عرض ونقد رأى                | ņ     |
| الأقدم، الأقدم،                                         |       |
| السادس : عدد المبادئ ثلاثة ، وثلاثة فقط ٥٠              | 1     |
| السابسع : نظرية الكون ؛ الأضداد والهيولي ٥٨             | ņ     |
| الثامن : حل شكوك الأقدمي ٦٦                             | Þ     |
| التاسم : الهيولى ؛ نقد أفلاطون ؛ نظرية أرسطو ٧٢         | ,     |
|                                                         |       |
| المقالة الثانية                                         |       |
| الأول : الطبيعة ٧٨                                      | الفصل |
| النانى : موضوع الطبيعة ، أوعام الطبيعة ٩٠               | Þ     |
| •                                                       |       |

|  | •11 |
|--|-----|
|  |     |

3

| : العلل أنواعها وأحوالها ِ                                              | نصل الثالث                                                                | j        |
|-------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|----------|
| : البخت ؛ تلقاء النفسِ البخت ؛                                          | ۽ الرابـــع                                                               |          |
| : البخت : نظرية أرسطو ١١٧                                               | و الحامس                                                                  |          |
| : البخت وتلقاء النفس ؛ الفرق بينهما ؛ مكاننهما                          | و السادس                                                                  |          |
| بين العلل ١٢٨                                                           |                                                                           |          |
| ، : العثل الأربع ١٣٤٠                                                   | ر السابسع                                                                 |          |
| : الغائية في الطبيعة ؛ نقد النظرية الآلية ١٤٢                           | و الثامن                                                                  |          |
| : الضرورة في الطبيعة ١٥٦                                                | , التاسيع                                                                 |          |
|                                                                         |                                                                           |          |
|                                                                         |                                                                           |          |
| المقالة الثالثة                                                         |                                                                           |          |
| المقالة الثالثة<br>: تعريف الحركة ١٦٥                                   | غصل الأول                                                                 | ë)       |
| : تعريف الحركة ١٦٥                                                      | فصل الأول<br>« الثانى                                                     | ë)       |
| : تعريف الحركة ١٦٥                                                      | •                                                                         | ēl       |
| : تعريف الحركة ١٦٥<br>: قصور تعريفات القدماء ؛ تحديد النعريف السابق ١٨٧ | ر الثاني<br>درورو                                                         | iği<br>I |
| : تعريف الحركة                                                          | ر النائ<br>و النائث                                                       | ēl       |
| : تعريف الحركة                                                          | ه الثانی<br>ه اثنالث<br>د الرابسع                                         | ğ        |
| : تعريف الحركة                                                          | <ul> <li>الثان</li> <li>انثالث</li> <li>الرابع</li> <li>الحامس</li> </ul> | ğl       |

#### الصنحة

# المقالة الرابعة

| <b>T</b> V1 | أهمية دراسة المكان وما حوله من صعوبات        | :   | لل الأول      | اغم  |
|-------------|----------------------------------------------|-----|---------------|------|
| <b>4</b> 84 | المكان ليس صورة ولا هيوني                    | :   | الثسائي       | ,    |
| ***         | استمرار المقدمة الجداية في البحث في المكان   | :   | الثالث        | ņ    |
| ٣•٢         | ماهية المكان ، وتعريفه                       | :   | الر ابسع      | •    |
| 444         | التمكن ؛ حل الصعوبات                         | :   | الخامس        |      |
| 447         | الحلاء ؛ وضع المسألة ؛ بحث جدلى              | :   | السادس        | n    |
| ۳٤٧         | استمرار الفحص الحدل ونقد القائلين بالحلاء    | :   | السابسع       | ,    |
| <b>40</b> 4 | لا يوجد خلاء مفارق                           | :   | الثسامن       | ,    |
| 440         | لا وجود للخلاء الداخلي                       | :   | التاسسع       | *    |
| ٤•٤         | دراسة نقدية للزمان                           | :   | العاشر        | ð    |
| ٤١٤         | تنمة البحث النقدى ؛ تعريف الزمان             | : . | سل الحادى عشر | ائفت |
| ٤٤٠         | الوازم هذا التنويف ؛ الوجود في الزمان        | :   | الثانى عشر    | ,    |
| 277         | الآن ، والوجود في الآن                       | :   | الثالث عشر    |      |
| 171         | حلول المشكلات ؛ الزمان واحد وفى كلَّ مَكَانَ | :   | الرابع عشر    | ,    |

تم فهرس الجزء الأول

# تَصْدِيْتِ رَعَامِرٌ.

#### - 1 -

# « السماع الطبيعي " لأرسطوط اليس

كتاب و السماع الطبيعي ٥ الأرسطوطاليس هو كتابه الرئيسي في الطبيعيات .

وقد سمى بهذا الاسم لأنه يتضمن و المحاضرات و اتى ألقاها على تلاميده ؛ والترجمة العربية للعنوان حرفية ، لأنه في الأصل البوناني Δαχρόσσις وكلمة βαχρόσσις، معناها : السماع ؛ ما يسمع ؛ المحاضرة ؛ جمهور المستمعين . وكان الأحرى بالمترجم العربي أن يتخذ المعيى الثالث فيقول : و محاضرات في العلم الطبيعي » .

لكن أين ، ومتى ألنى أرسطو هذه المحاضرات ؟

هناك ثلاثة احتمالات : ١ \_ فى أثينا حينما كان لا يزال عضواً فى أكاديمية أفلاطون ؛ ٢ \_ فى أثينا بعد عودته من آسيا الصغرى وإنشائه للوقيون ؛ ٣ \_ فى آسوس اللى انتقل إليها بعد وفاة أفلاطون .

 هذه المحاضرات في الطبيعيات . هذا سبب ، وسبب آخر أن ثمت إشارات إلى أماكن وردت في ثنايا كتاب « السماع الطبيعي » وهي : الطريق من ثبيه إلى أثبنا (م ٣ ص ٢٠٢ ب ١٣) ، اللوقيون (م ٤ ص ٢٠٣ ب ٢٠) ، أثبنا (م ٥ ص ٢٠٤ ب ٢١) ، المشيى إلى ثبيه (م ٦ ص ٢٣١ ب ٢٠) ، أثبنا (م ٥ ص ٢٠٤ ب ٢١) ، المشيى إلى ثبيه (م ٦ ص ٢٣١ ب ٣ ) . وهذه الإشارات تعنى في الغالب قرب المولف من هذه الأماكن ، مما يدل على أن إلقاءه لهذه المحاضرات كان في أثبنا . أما الإشارة إلى اللوقيون ، فلا تعنى بالضرورة الإشارة إلى المدرسة التي أنشأها أرسطو ، بل يمكن أن تشير فقط إلى المكان المسمى بهذا الاسم والذي تبعاً له سميت المدرسة التي أنشأها أرسطو باسم « اللوقيون » . ومعلوم أن هذا المكان اللوقيون – كان من الأماكن التي كان سقراط يوثر الذهاب إليها ، كا وردت إشارات إليه في عاورات أفلاطون مراراً .

## إذن فهذه المحاضرات ألقيت في أثينا . ولكن متى ؟

هنا يختلف الباحثون أشد الاختلاف . فجيركه Gercke في مقالته عن أرسطو في دائرة معارف بولى ــ فيسوڤا (ج ٢ عمود ١٠٤٥ س ٣٨) بقول إن : ٥ السماع الطبيعي ٤ كتب أو تمت كتابته بعد أن أنشأ أرسطوطاليس مدرسة اللوقيون (حوالى سنة ٣٣٥ ق.م) ، أى في المرحلة الأخيرة من حياته ، واستند في ذلك إلى أنه وردت إشارة إلى مقتل فيلبس (قتل في سنة ٣٣٦ ق.م) في كتاب «السماع الطبيعي » المقالة الثانية : ٣٣ .

وقد رد عليه بيجر في كتابه و أرسطو و (الترجمة الإنجليرية ص ٢٩٦ ، تعليق ٣ ؛ أكسفورد سنة ١٩٦٢) قائلاً إن هذه الإشارة لا وجود لها ، بل خلط جبركة بين و السماع الطبيعي ٥ وبين ٥ الحطابة ، التي أشارت إلى فيليب في المقالة الثانية الفصل ٣٣ ، كذلك خلط بين هذه الإشارة في وليب في كتاب و السياسة ، وبين الإشارة المشهورة إلى موت فيليب في كتاب و السياسة ، (م ٥ ف ١٠ ص ١٣١١ ب س ٢ . ) .

وبری بیجر نفسه أن كتاب « السماع الطبیعی » ـ لا فی صورته

النهائية ، ولكن فى صورة ما ــ ينتسب إلى الفترة الأولى من حياة أرسطو الفكرية . ويسوق لتأييد ذلك الحجج التالية :

1 — أن والسماع الطبيعي و يفترض وجود و المقالة الأولى من كتاب و مابعد الطبيعة و ، وبيجر قد أثبت أن هذه المقالة كتبت بعد وفاة أفلاطون (سنة ٣٤٨ ق.م) بقليل ، وكان أرسطو لا يزال أفلاطونياً ، لأن غائبة العلل الأربع ، التي على أساسها أقام أرسطو ميتافيزيقاه ، نشير إلى كتاب و السماع الطبيعي و بوصفه شيئاً مفروغاً منه :

أن في «مابعد الطبيعة» بعض إشارات إلى أمور عرضها «السماع.
 الطبيعي » تفصيلا ، ولم يتوسع فيها « ما بعد الطبيعة » لهذا السبب .

لكن ييجر بعود فيقرر : إنه إذا كان ﴿ السماع الطبيعي ﴾ يرجع تأليفه إلى المرحلة الأولى في تطور أرسطو الروحي ، فذلك لاينطبق على الصورة الحالية لهذا الكتاب بكل أجزائه . و فإن هذا الكتاب يشبه سائر كتب أرسطو في كونه يحتوى على مادة من الفترة الأولى ومادة من الفترة الأخيرة . والوضع الحالى للمقالة السابعة لايرجع إلى أرسطو نفسه ، لأنها من حيث المحنوى قريبة كل القرب من سائر أجزاء « السماع الطبيعي » التي عولجت فيها مشكلة الحركة . وأما أنها ترجع إلى القسم الأقدم ، وكتبت في الوقت الذي لم يكن فيه ينظر إلى نظرية الصور على أنها زائفة ــ فهذا أمر أكمُ من محتمل . إن ٥ السماع الطبيعي» شأنه شأن و مابعد الطبيعة » و «الأخلاق»: هو مجموع من قسمين على الأقل ، كل قسم منهما يتألف من عدة رسائل صغيرة . وهذان القسمان : ﴿ فِي الْمِادِيُّ الْأُولِي ﴾ ، و ﴿ فِي الحركة ﴾ يميز بينهما تمييزاً دقيقاً باستمرار ، ليس فقط في كتابيه و في السماء ، و و الكون والفساد ، ، بل وأيضاً في المقالة الأخيرة (الثامنة) من كتاب و السماع الطبيعي ، نفسه . فإن هذه المقالة الثامنة ليست جزءاً من و السماع الطبيعي ، ، لأنها تقتبس مواضع من سائر المقالات بهذه الإشارة : كما بينا من رقبل في و الطبيعيات » ، وربما كانت في الأصل ، مثل المقالات ه في الجوهر والوجود، ، التي كانت في الأصل خارج كتاب 🛮 مابعد

الطبيعة ١ (أي قبله) - نقول ربما كانت هذه المقالة الثامنة هي في الأصل أحد أبحوث التي نظر إليها أرسطو على أنها نصف طبيعيات ونصف مابعد الطبيعة ، وأنها بمثابة انتقال من الطبيعيات إلى مابعد الطبيعة . ووضعها الوقني يمكن تحديده بمعالجتها لنظرية محركات الأفلاك ، التي لم تعالج على نحو موحد صريح كما في الرواية الأخيرة (الفصل الثامن) من مقالة اللام في كتاب 🛭 ما بعد الطبيعة 🛈 . لكن يمكن أن نقرر بوضوح أن المقالة الثامنة من كتاب و السماع الطبيعي » قد قصد بها إلى أن تعطى تقريراً دقيقاً عن نظرية المحرك الأول على أساس طبيعي ، وأن تدافع عنها ضد كل الاعراضات التي وجهت إليها من الناحية الفلكية ، خصوصاً من جانب كاليبوس . فمن المؤكد إذن إلى حد بعيد ، أن هذه المقالة الثامنة لم تكتب قبل أوج فكر أرسطو وتمام نضوجه ؛ وحتى في ذلك الوقت لم تكن جزءاً من كتاب « السماع الطبيعي » (وربما طوال حياة الموُّلف) ، و « السماع الطبيعي » كما نعرفه الآن ، لم يوجد بعدُّ بوصفه كتابًا بأكمله . ويؤيد ذلك أن «مابعد الطبيعة» يشير ـ على أنهما من « الطبيعيات» – إلى كتابي n في السماء » وn في الكون والفساد » . ولهذا فني ذلك الوقت لم تكن الكلمة تدل على « السماع الطبيعي » بل على مجموعة أكبر موَّلفة من رسائل في الطبيعيات . ومن بين أجزائه الأقدم القسم المتعلق بالمبادئ الأولى ، كما تدل على ذلك المقالة الأولى من ﴿ مابعد الطبيعة ي ، والقسم المتعلق بالهيولى والصورة ، كما تدل على ذلك المقالة ﴿ فو » من ﴿ مابعد الطبيعة » ــ أعنى المقالتين الأولى والثانية من كتاب « السماع الطبيعي » . لكن يمكننا أن نفترض مع ذلك ، أن هاتين المقالتين ترجعان إلى الفترة الأفلاطونية في تطور أرسطو ، وإن كانت بعض المواضع ، مثل الإشارة إلى اللوقيون في المقالة الرابعة ، تدل على إعادة النظر فيما بعد في بعض التفصيلات ، (١)

<sup>(</sup>١) يبجر: أرسطو، أكسفورد سنة ١٩٦٢ ص ٢٩٧ ــ ص ٢٩٩ .

وإلى نتائج مشابهة وصل و . د . رص W.D.Ross في مقدمة نشرته لكتاب والسماع الطبيعي ، فهو يقول (١): ﴿ إِنَّ الطَّابِعِ المُبكِّرِ للمَقَالَةُ السابعة ، وكونها تفترض المقالتين الحامسة والسادسة ، وهما بدورهما متأخران عن المقالتين الثالثة والرابعة ، يضاف إلى ذلك أن القسم الأقدم من « مابعد الطبيعة» يفترض المقالتين الأولى والثانية من « الطبيعيات » ـــ كل هذا يبدو أنه يوحي يأن الشطر الأكبر من، السماع الطبيعي » قد أ لَّف في أثناء إقامة أرسطو الأولى في أثينا . وليس في هذا ما يدعو إلى الدهشة ؟ لأن أرسطو ، عند نهاية إقامته هذه ، كان رجلا في السابعة والثلاثين . إن الأعضاء الأسن في الأكاديمية لم يكونوا تلاميذ لأرسطو بقدر ما كانوا مشاركين له ومساعدين ، يعملون مستقلين عنه في موضوعات تندرج ضمن البرنامج العام للدراسات الأكاديمية ، وربما كانوا يلقون محاضرات لحسابهم الخاص . والرأى القديم ، الذي كان يرجع كل مابقي لنا من كتب أرسطو إلى الفترة التي كان فيها على رأس اللوقيون ، هذا الرأى قد حشر في فترة اثنتي عشرة سنة من الكتابة والمحاضرة أكثر مماهو محتمل جوهرياً ، وترك باقى حياته خالية من كل نشاط من هذا القبيل ، وهو أمر غير طبيعي. فالكتب الخاصة بعلم الحيوان والمشروع الضخم للبحث الناريخي والدستورى، الذي وجه يبجر إليه الانتباه ، ثم الأبحاث الفلسفية (مثل المقالات الوسطى في « مابعد الطبيعة ٥ ) التي هي متأخرة في طابعها ـ كل هذه كافية لملء فترة الأستاذية (رئيساً للوقيون) بقدر من النشاط في التأليف من المعقول أن ينسب إليه .

و ومن ناحبة أخرى فإن المقالات من الأولى إلى الرابعة في و السماع الطبيعي ه لايمكن إرجاع تاريحها إلى وقت مبكر جداً . ذلك لأن و السماع الطبيعي ، بخلاف المحاورات ، وهي لاتحترى إلا على قليل من الأفكار الأصيلة ؛ وهي في الغالب عرض وتطبيق للأفلاطونية ... نقول إن والسماع

Aristotle's Physics, a revised Text with introduction and Commentary, by W.D. Ross Oxford, 1936, pp 9-10.

الطبيعي ، بحث متصل عميق في موضوعات كان إرشاد أفلاطون فيها ضيلاً ، ومن رأين أنه لا يمكن أن يورخ إلا بنهاية الفترة التي قضاها أرسطو في أكاديمية أفلاطون، حين امتلك استقلالاً في الفكر واستفادة تامة بقواه الفلسفية :

و أما المقالة النامنة ، فى صورتها الحالية ، فلا شك أنها متأخرة . فتم ثلاثة مواضع فى الفصل السادس منها (٢٥٨ ب ١١ ، ٢٥٩ ١ ٢-١٣ ، ٢٥٩ ب تشير إلى محركات الأفلاك الكوكبية ، متميزة من المحرك الأول اللكون ؛ وربما كان كاليبوس هو الذى فقت انتباه أرسطوطاليس إلى ذلك ، حوالى سنة ٣٣٠ ق.م . ويرى يبجر أن كل هذه المواضع إضافات متأخرة، وهذا يمكننا من أن نورخ الصورة الأولى للمقالة النامنة على نحو أبكر جداً . لكن يبدو أكثر احتمالاً أن الموضعين الأولين ، اللذين ورد فيهما ذكر محركات الأفلاك على أنها مجرد إمكانات ، يرجعان إلى الصورة الأولى للمقالة النامنة ، وأن الموضع الثالث وحده ، يرجعان إلى الصورة الأولى للمقالة النامنة ، وأن الموضع الثالث وحده ، الذي يفترض التسليم بوجودها ، هو إضافة لاحقة . فإن كان الأمر كذلك ، فإن الصورة الأولى للمقالة لايمكن أن تورخ بما قبل إقامة أرسطو الأخيرة في أثينا ، من سنة ٣٢٣ إلى سنة ٣٢٣ ق.م ه ؛

هذا فيما يتصل بتاريخ تأليف ١ السماع الطبيعي » : فالكتاب قد ألف في أواخر عهد أرسطو بالأكاديمية التي تركها بعد وفاة أفلاطون مباشرة في سنة ٣٤٨ ، ما عدا المقالة الثامنة فإنها ترجع إلى الفترة الأخيرة من إقامة أرسطو في أثينا رئيساً لمدرسة الوقبون التي أنشأها ،وهذه الفترة الأخيرة تمتد من سنة ٣٣٨ ق.م إلى سنة ٣٣٣ ق.م. ولكن هذا لا يمنع من أن أرسطو أجرى تنقيحات في سائر مقالات الكتاب في عهد متأخر عهد تألفها :

ولكن ثمت مشكلة خطيرة خاصة بالمقالة السابعة من و السماع الطبيعى ،، مشكلة ذات شقين : الأول يتعلق بصلتها بكتاب و السماع الطبيعى ، بوصفه كلاً : والثانى يتعلق بوجود روايتين للفصول الثلاثة الأولى منها .

أما عن الشق الثانى فإن ستبلقيوس الشارح المشهور يقول لنا ( ١٠٣٦ : 3) إنه وجد فى زمانه روايتان لهذه المقالة السابعة ، تشملان نفس المشكلات ونفس الموضوعات ، وبنفس الترتيب ، وإنما الاختلاف اختلاف طفيف فى العبارة واللفظ .

والمخطوطات اليونانية التي لدينا تتضمن كلتا الروايتين فيما يتصل بالفصول الثلاثة الأولى . فبعضها يتضمن الروايتين مفصلتين ، وبعضها يتضمن وزيجاً من كلتيهما . والشراح القدماء قد فضلوا إحدى الروايتين على الأخرى على أنها الرواية الأصدق ، ويشار إليها بالحرف α ( ألفا ) وقد نشرها بكر في نشرته ، ووردت في مخطوط باريس رقم ٣٠٣٣ (من القرن الحامس عشر ) ومخطوط مكتبة بودلى بأكسفورد برقم ٣٣٨ بجاميع (من القرن السادس عشر . ونشر الرواية الأخرى (ويشار إليها بالحرف بهتا β ) طبعة ألدى . والترجمة العربية الواردة هنا تأخذ مهذه الرابة الثانية .

وهناك دلائل كثيرة تدل على أن المقالة السابعة ليست جزءاً أساسياً من « السماع الطبيعي» بل استطراد حتى أو كانت بقلم أرسطو نفسه : (١) فالمقالة لم يشر إليها أرسطو في أى كتاب آخر من كتبه ؛ (٢) وآوذ يموس في كتابه وفي الطبيعيات، وفيه يتابع و السماع الطبيعي ٥ لأرسطو ، قد أغفل المقالة السابعة ؛ (٣) وبداية المقالة السابعة لا تتصل اتصالا وثيقاً بنهاية المقالة السادسة ، ولا بهايتها ببداية المقالة الثامنة ؛ بينما بداية المقالة الثامنة تبدأ بدون حرف مناسب مع نهاية المقالة السادسة ؛ (٤) والمقالة السابعة تبدأ بدون حرف ربط ، وهو أمر غير مألوف في كتابة أرسطو ، اللهم إلا في « التحليلات الثانية » ف٢ ، و « المتافيريقا » ، و « السياسة » ( المقالتين الثالثة والرابعة ) ؛ (٥) وفيما يتصل بطابع المقالة بلاحظ الإسكندر الأفردويسي أن حججها تغلب

عليها اللفظية ، ويقول عنها سنبلقيوس إنها محفقة ، ويرى أن المقالة ليست غير متناسبة مع السماع الطبيعى وليست غير جديرة بأرسطو ، ويقول إن أرسطو ربما كتبها ، ولكن نسختها المقالة الثامنة ، بيد أن بعض حلفائه أو لحها في ه السماع الطبيعي ، لمناسبتها البحث في الطبيعيات :

وهوفمان Hoffman الذى درس هذه المقالة السابعة بعناية فائقة ، يرى أنها أولية وأنسب إلى الناشئة والمبتدئين فى العلم ، وأنها ، بخلاف باق و السماع الطبيعى »، تعنى بعلم الطبيعة لا بفلسفة الطبيغة .

لكن رُص لايرى هذا الرأى (الكتاب المذكور ص ١٦ – ص ١٧) ولا يشاطر هوفمان الرأى فى أن هذه المقالة هى بالأحرى مذكرات سامع لأرسطو وليست بقلم أرسطو نفسه . بل يقول إن الرواية به لا تدل على شيء ليس بأرسطوطالى سواء فى الفكر وفى المصطلح . وشراح أرسطو لم يشكوا فى كومها بقلم أرسطونفسه . ولكنه يرى من ناحية أخرى أن المقالة السابعة تقف خارج البناء الأسامى للسماع الطبيعى . فالمقالات الحامسة والسادسة والثامنة تكون وحدة تقطعها المقالة السابعة . كما أن فيها موضعين ، كما لاحظ يجر بحتى ، ينتسبان إلى تاريخ متقدم : (الأول) هو الوارد فى ٢٤٢ ب س ٤ – س ٨ ، ونجده فى و جمهورية ، أفلاطون ص ١٩٥ ب ، و و فيلابوس ي ١٣٥ ه (وخصوصاً ٢٦ ب) ، و و النواميس يا ١٣٦ ح ؟

أما مى أدرجت المقالة السابعة ضمن و السماع الطبيعي و ، فإننا بجد أولا أن أوذيموس لايعدها جزءاً من و السماع الطبيعي » ، بينما الإستكندر الأفروديسي (الذي الأدهر حوالي سنة ٢٠٠ بعد الميلاد) ينظر إليها على أنها جزء من و إلسماع الطبيعي » . ويرى رص أن المقالة السابعة أمرجت ضمن و السماع الطبيعي » في خلال القرن الثالث قبل الميلاد . أما الرواية علم لحذه المقالة فيمكن — في نظر رص - أن تكون مذكرات تلميذ سجل ما قاله أرسطو .

#### النرجمات العربية والشروح

أما الترجمات العربية لهذا الكتاب فعديدة ، ولكن الأخبار عنها مضطربة فى جميع المصادر التاريخية .

(۱) وأقدم هذه الترجمات هى ترجمة سلام الأبرش و من النفلة القدماء فى أيام البرامكة ، ويوجد بنقله السماع الطبيعى » ( و الفهرست » لابن النديم ، طبع مصر ، ص ٣٤١ س ٣ – س ٤) ويضيف ابن النديم : و كذا حكى سيدنا أبو القاسم عيسى بن على بن عيسى أيده الله ه

وسلام الأبرش ، أبو سلمة ، من أوائل المترجمين فى النصف النانى من القرن الثانى للهجرة ، « وكان لايفارق هرثمة بن أعين أيام محاصرته مدينة السلام » ( ابن أبى أصيبعة ح ١ ص ١٦٠ ) وله حكايات مع هارون الرشيد رواها ابن أبى أصيبعة (ح ٢ ص ٣٤ ــ ص ٣٥ )

لكن لم ترد إشارة إلى هذه الترجمة في كتابنا هذا .

- (۲) وتتلوها ترجمة إسحق بن حنين (المتوفى فى ربيع الأول سنة ۲۹۸ هـ: أو سنة ۲۹۸ م) ، وهى الواردة فى كتابنا هذا . فقد ورد عند تمام المقالة الأولى ما يلى :
  - (١) ﴿ تَمْتَ الْمُقَالَةُ الْأُولَىٰ نَقُلَ إِسْحَقَ بَنْ حَنَيْنَ ﴾
- (ب) وورد أيضاً بعد ذلك : و وبخطه (أى بخط الشيخ أبى الحسن) رحمه الله على ظهر الجزء الأول والثانى : عارضت بما فى هذا الجزء منالفص نسخة يميى بن عدى التى ذكر أنه نسخها من دستور إسحق ،
- (ح) وورد كذلك : « وعلى ظهر الجزء الأول : الجزء الأول من السماع الطبيعي لأرسطوطاليس ، نقل إسحق بن حنين »

(د) وكذلك : 8 الثانى من كتاب السماع الطبيعى لأرسطوطاليس 8 نقل إسحق بن حنين 8 : (ص ١٥ ب من المخطوطة ) :

ولكن هنا بعض صعوبات :

الأولى فى كلمة ، الجزء الأول ، و « الثانى » هل يقصد بهما المقالتان الأولى والثانية ، وبذلك ينسحب الكلام عليهما فقط ؛ أو يقصد بهما الجزآن الأول والثانى اللذان ينقسم إليهما كتاب ، السماع الطبيعى ، كله ؟

من الواضح أنه يقصد المعنى الثانى ، وإذن فترجمة إسحق بن حنين تشمل كتاب السماع الطبيعي كله بمقالاته الثماني .

والصعوبة الثانية هي أنه لم ترد إشارة إلى قيام إسحق بن حنين بترجمة والسماع الطبيعي  $\alpha$  عند « الفهرست و لابن النديم أو « إخبار العلماء» للفقطي الذي ينقل عن ابن النديم ويضيف بعض أشياء . ولكن هذه ليست صعوبة ، لأن ابن النديم لم يستوعب كل الرجمات ؛ وفضلا عن ذلك فإن ماورد صراحة في مخطوطنا هذا كاف وحده الميقين بأن إسحق بن حنين حريم و السماع الطبيعي  $\alpha$  .

(٣) يذكر ابن النديم في « الفهرست » (ص ٣٥٠-٣٥١ طبع مصر ) عن « السماع الطبيعي » مايلي :

و الكلام على كتاب السماع الطبيعي بتفسير الإسكندر وهو تماني مقالات. قال محمد بن إسحق (= ابن النديم): الموجود من تفسير الإسكندر الأفردويسي المقالة الأولى من نص كلام أرسطاليس في مقالين ، والموجود من ذلك مقالة وبعض الأخرى ، ونقلها أبو روح الصابي ، وأصلح هذا النقل يحيى بن عدى . — والمقالة الثانية من نص كلام أرسطاليس في مقالة واحدة ، ونقلها من البوناني إلى السرياني حنين ، ونقلها من السرياني إلى العربي يحيى بن عدى . — ولم يوجد شرح المقالة الثالثة من نص كلام أرسطاليس . وأما المقالة الرابعة ففسرها في ثلاث

مقالات ، والموجود منها المقالة الأولى والثانية وبعض الثالثة إلى الكلام في الزمان ، ونقل ذلك قسطا . والمقالة الحامسة من كلام أرسطاليس في مقالة واحدة ، ونقل ذلك قسطا بن لوقا ... والمقالة السادسة في مقالة واحدة ، والموجود منها النصف وأكثر قليلاً ... والمقالة الثامنة في مقالة واحدة ، ترجمة قسطا ... والمقالة الثامنة في مقالة واحدة ، ترجمة قسطا ... والمقالة الثامنة في مقالة واحدة ، والموجود منها أوراق يسيرة .

الكلام على السماع الطبيعي بتفسير يحيى النحوى الإسكندراني . قال محمد بن إسحق : ما ترجمه قسطا من هذا الكتاب فهو تعاليم ، وما ترجمه عبد المسيح بن ناعمة فهو غيز تعاليم . والذي ترجم قسطا النصف الأول ، وهو أربع مقالات ؛ والنصف الآخر ابن ناعمة أربع مقالات .

الكلام على السماع الطبيعي بتفسير جماعة فلاسفة متفرقين . وجد تفسير فرفريوس الأولى والثانية والثالثة والرابعة ــ ونقل ذلك بسيل .ــ ولأبى بشر متى تفسير تفسير ثامسطوس لهذا الكتاب بالسريانية ، وهو موجود سرياني ببعض من المقالة الأولى .

وفسر أحمد بن كرنيب بعض المقالة الأولى .

وترجم إبرهيم بن الصلت المقالة الأولى من هذا الكتاب ، رأيتها بخط يحيى بن عدى :

ولأبى الفرج قدامة بن جعفر تفسير بعض المقالة الأولى من السماع الطبيعي و :

ويستخلص من هذا الكلام مايلي :

(۱) أن ابن ناصمة الحمصى (النصف الأول من القرن الثالث الهجرى) ترجم النصف الثانى من السماع الطبيعى . وستكون ترجمته إذن متوسطة بين ترجمة سلام الأبرش وبين ترجمة إسحق بن حنين .

<sup>(</sup>١) ويرد ذكر نقل الدمشق هنا في الورقة ١٩١١ و في مواضع أخرى.

لكن ثمة صعوبة هنا : هل يقصد أن ابن ناعمة ترجم النصف الثانى من والسماع الطبيعي النص، أو بتفسير يحيى النحوى ؟ ذلك لأنه ذكر ذلك، عند و الكلام على السماع الطبيعي بتفسير يحيى النحوى الإسكندرانى ه

(ب) والأمر نفسه ينطبق على نقل قسطا ، هل هو هنا للنص ، أو بتفسير يحيى النحوى الإسكندراني ؟

يغلب على الظن أن المقصود هو ترجمة السماع الطبيعى بتفسير يحيى النحوى الإسكندرانى فى كلتا الحالتين ، لأنه لو كان المقصود النص فقط لناقض ذلك قوله عند الكلام على تفسير الإسكندر إن قسطا ترجم المقالات الرابعة والحاسة والسابعة بتفسير الإسكندر ، وإلا فسيكون قسطا بن لوقا قد ترجم النصف الثانى من نص أرسطو وليس فقط النصف الأول .

وإذن فإن قسطا بن لوقا ( المتوفى حوالى سنة ٣٠٠ ه = ٩١٢ م ) قد ترجم النصف الأول « من السماع الطبيعي » بتفسير يحبي النحوى الإسكندرانى ، وترجم ابن ناعمة الحمصى النصف الثانى من الكتاب بتفسير يحبي النحوى الإسكندرانى أيضاً . وقد وردت هنا نقول عن ترجمة قسطا (راجم مثلاً ورقة ٩٧ ب من المخطوط ) .

(ح) نقل بسيل المطران و السماع الطبيعى ، بتفسير فرفوريوس الممقالات الأولى والثانية والثالثة والرابعة . وقد قال ابن أبي أصيبعة (حا ص ٢٠٤ عن بسيل المطران إنه و نقل كتباً كثيرة ، وكان نقله أميل إلى المحودة ، وذكره صاحب و الفهرست ، من بين النقلة (ص ٣٤١ من ٧ طبع مصر) . لكن ورد في بعض مخطوطات و الفهرست ، اسم ابن بسيل ، (نشرة فلوجل ج٢ ص ١١٥) . فإن صحت هذه الرواية يكون المقصود هو اصطفن بن بسيل الذي قال عنه ابن أبي أصيبعة (جا ص ٢٠٤) : و كان يقارب حنين بن إسحق في النقل ، إلا أن عبارة حنين أفصح وأحلى ، ولا نستطيع الفصل في هذه الممألة لأنه لم يرد اسمه مترجماً في ثنايا الشرح الذي ننشره هنا .

(د) أما تفسير المسطيوس فلم يذكر لنا صاحب و الفهر أنه ترجم إلى العربية، بل يقول فقط إن والآبي بشر متى تفسير تفسير المسطيوس لحذا الكتاب بالسريانية ، أى أن أبا بشر متى بن يونس ( المتوفى في بغداد في ١٩٥ من رمضان سنة ٣٢٨هـ ٢٩ من مايو سنة ٩٤٠ م) قد شرح تفسير المسطيوس ، وشرحه هذا بالسريانية ولم ينقله إلى العربية .

واكن فى كنابنا هذا شرحاً عربياً لأبى بشر متى بن يونس ، فهل دو شرح مستقل كتبه مباشرة بالعربية ؟ أو هو ترجم شرحه السربانى على تفسير ثامسطيوس ؟

( ه ) ويضيف القفطي فيما يتصل بتفسير ثامسطيوس ما يلي : ه وفسره (أي السماع الطبيعي) بكماله ثامسطيوس على سبيل الجوامع ، لم يبسط القول فيه » ، وهذه الجوامع نقلت إلى العربية بدليل أنه بقول عن نسخة من السماع الطبيعي بتفسير يحبي المحوى نةلت من الرومي إلى العربي : « وهو كتاب كبيز ملكنه دفعة واحدة عشر مجاد.ات ، وكان قد حشاه جورجس البيرودي بكلام ثامسطيوس » ( نشرة نبرت ، ص ٣٩ نفسه ، أو غيره . وجورجس البيرودي كان طبيباً في دمشق توق حوالي سنة ١٠٥٠م (٤٤٢هـ). وهو أبو الفرج جورج ر بن يوحنا بن سهل ابن إبراهيم ، من النصاري اليعاقبة . ٥ وكان فاضلا في صناعة الطب ... ومنشوه في صدر عمره بيبرود ، وهي ضيعة كبيرة قريبة بن صيدنايا ... ثم إنه ترك ببرود وما كان يعانيه وآةام بدمشق بتعلم صناعة الطب . ولما نبصر في أشياء منها وصارت له معرفة بالقوالين العلمية وحاول مداواة المرضى ورأى اختلاف الأمراض وأسبابها وعلاماتها وتفنئن معالجاتها وسأل عـن هو إمام في وقنه بمعرفة صناعة الطب والمعرفة بها جيداً فذكر له أن ببنداد أبا الفرج بن الطيب كاتب الجائليق وأنه فيلسوف متفنن وله خبرة وفضل فى صناعة الطب وفى غبرها من الصنائم الحكمية . فتأهب للسفر وأخذ سواراً كان لأمه لنفقته ، وتوجه إلى بغداد . وصار ينفق عليه ـ

مايقوم بأوده ، ويشتغل على ابن الطيب ، إلى أن مهر فى صناعة الطب وصارت له مباحثات جيدة ودراية فاضلة فى هذه الصناعة . واشتغل أيضاً بشىء من المنطق والعلوم الحكمية ؛ ثم عاد إلى دمشق ، وأقام بها .. وكانت الميبرودى مراسلات إلى ابن رضوان بمصر ، وإلى غيره من الأطباء المصريين ، وله مسائل عدة إليهم طبية ، ومباحثات دقيقة . وكتب بخطه شيئاً كثيراً جداً من كتب الطب ، ولا سيما من كتب جالينوس وشروحها وجوامعها .. وتوفى اليبرودى بلمشق فى سنة ٠٠٠ وأربعمائة ، (ابن أبى أصيبعة : وعون الأتباء فى طبقات الأطباء ، ح ٢ ص ١٤٠ – ص ١٤٠ ) .

ولا يظهر من هذه الترجمة أنه كان ناقلا ، لهذا نرجع أنه لم يترجم جوامع المسطيوس ، بل كل مافعله هو أنه حثى نسخة من تفسير يحيى النحوى لكتاب « السماع الطبيعي » بجوامع المسطيوس ، خصوصاً وقد كتب بخطه أشياء كثيرة جداً من كتب الطب ، فلا شك أنه كتب أيضاً بخطه شيئاً كثيراً من كتب الفلسفة .

وإذن فجوامع ثامسطيوس ﴿ للسماع العلبيعي ﴾ قد ترجمت إلى العربية

( و ) أما شرح الاسكندر الأفردويسي فقد نقل إلى العربية على النحو الذي فصله ابن النديم ، يضاف إلى ذلك ما ورد ما في إحدى نسخ و إخبار العلماء بأخبار الحكماء ٥ للقفطي ، فيما يتصل بترجمة أبى رَوْح الصابي لتفسير المقالة الأولى من السماع الطبيعيمن أن نقل أبى رَوْح الصابي كان من السماع العلبيعيمن أن نقل أبى رَوْح الصابي كان من السماع بين علم س 4-س ٢ من أسفل ) .

وقد ورد فى الشروح الواردة هنا على و السماع الطبيعي ا كثير من الاقتباسات المأخوذة عن تفسير الإسكندر الأفروديسي لهذا الكتاب :

( ز ) أما من فسروا الكتاب بن العرب فيذكر ابن النديم منهم أولا :

أبو أحمد بن كرنيب الذي فسر بعض المقالة الأولى وبعض المقالة الرابعة ــ وهو إلى الكلام في الزمان : وأبو أحمد بن كرنيب هذا هو أبو أحمد الحسين بن أبى الحسين إسحق ابن إبراهيم بن يزيد الكاتب ، وويعرف بابن كرنيب . و وكان من جلة المتكلمين ، ويذهب مذهب الفلاسفة الطبيعين ... وفى نهاية الفضل والمعرفة والاضطلاع بالعلوم الطبيعية القديمة » ( الفهرست » لابن النديم ، ص ٣٦٧ طبع مصر ) . ولم يذكر له تاريخ وفاة . وكرر عنه نفس المعلومات القفطى وابن أبى أصبيعة .

( ح ) ثم ثابت بن أقرّة الذي فسر بعض المقالة الأولى .

وثابت بن قرة هو أبو الحسن ثابت بن قرة الصابى الحرآنى ، ولد فى سنة ۲۱۹ ه سنة ۹۳۶ م فى حران ، واشتغل صيرفياً ، ثم ارتحل إلى بغداد حيث درس الفلسفة والرياضيات . وأصلح كثيراً من ترجمات بعض الكتب اليونانية فى الطب والرياضيات . وتوفى فى ٣ صفر سنة ٢٨٨ه (فى ١٨-٢--٩٠) م) . راجع عنه الفهرست ٥ (نشرة فلوجل ص ٢٧٧)؛ وابن أبى أصبيعة ج ١ ص ٢١٥؛ والقفطى وابن خلكان ( برقم ١٢٥) ؛ وابن أبى أصبيعة ج ١ ص ٢١٥؛ والقفطى ( نشرة ليرتص ١١٥ – ص ٢٦٢) الذى أورد ثبتا بما صنفه ونقله وأصلحه.

(ط) ثم أبو الفرج قدامة بن جعفر بن قدامة الذى فسر بعض المقالة الأولى ، وقد توفى بعد سنة ٣٢٠ هـ وكان نصر انبا ثم أسلم على يد المكتنى بالله . وكان نصر انبا ثم أسلم على يد المكتنى في علم المنطق ... وله من الكتب : كتاب و الحراج » : ثمانى منازل ، وأضاف إليه تاسعة ؛ كتاب و نقد الشعر » ؛ كتاب و صابون الغم » ؛ كتاب و صرف الهم » ؛ كتاب و جلاء الحزن » ؛ كتاب و درباق الفكر فيما عاب به أبا تمام » ؛ كتاب و السياسة » ؛ ... كتاب و صناعة الجلدل » فيما عاب به أبا تمام » ؛ كتاب و السياسة » ؛ ... كتاب و صناعة الجلدل »

(ى) وأخيراً يذكر لنا « الفهرستْ » أن إبراهيم بن الصلت ترجم المقالة الأولى من هذا الكتاب ، ويضيف : « رأيتهابخط يجبى بن عدى «'.

وإبراهيم بن الصلت كان من أوائل المترجمين ، وكان متوسطاً فى التقل يلحق بسرجس الرأسى ( = سرجيوس من رأس عين بسوريا ) ( ابن أبى أصيبعة ج ١ ص ٢٠٥) . ومما ترجمه : ٥ كتاب بطلميوس إلى سورى ، تلميذه » ، ٥ نقله إبراهيم بن الصلت وأصلحه حنين بن إسحق ٥ ( القفطى ص ٩٨) ؛ وكتاب ٥ الأورام ، بخالينوس ؛ وكتاب ٥ صفات لصبي يُصرع ٥ نقل ابن الصلت إلى السرياني والعربي ( القفطى ص ١٣٠ ص ١٣٠ ) .

#### الشروح الأخرى والتعاليق

ويضاف إلى ما ذكره ابن النديم في هذا الموضوع ما يلي :

١ ـ أبو نصر الفارابي ( المتوفي سنة ٣٣٩ هـ) له :

شرح كتاب السماع الطبيعي لأرسطوطاليس على جهة التعليق »
 ( ابن أبي أصيبعة ح ٢صس٧ من أسفل) ؛ وقد أشار إليه موسى بن ميمون
 ق « دلالة الحائرين » ( الرجمة الفرنسية ج ١ ص ١٥٩ ؛ راجع : اشتينشنيدر : « الداراني » صفحات ١٣٥ ، ١٥٩ ) .

وقد ورد من بين ماترجم جير ردو الكريمونى(١)(في فهرست ما ترجمه ، تحت رقم ٤٠) هكذا :

Distinctio Alfarabi super librum Aristotelis de naturali audito ويبدو أن هذه الرّجمة ضاعت (٢).

٢ \_ ابن الهيئم ( المتوفى سنة ٤٣٠ هـ أو بعدها يقليل ) :

ذكر عن نفسه ما يلى : و وإن أخر الله فى الأجل وأمكن الزمان من الفراغ والتشاغل بالعلم لخصت كتابيه (كتابى أرسطو) فى السماع الطبيعى والسماء والعالم » . وقد تحقق له ذلك فيما كتبه بخطه عما ألفه سنة سبع عشرة وأربعمائة ، فقال إنه ألم سنخ جمادى الآخرة سنة تسع عشرة وأربعمائة ، فقال إنه ألف : و تلخيص السماع الطبيعي لأرسطوطاليس » ( ابن أبى أصيبعة ج ٢ ص ٩٧ س ٣ ) . ويتصل بذلك له أيضاً ٥ مقالة لمحمد بن الحسن ( ابن ألهيم) فى المكان والزمان على ما وجده يلزم أرسطوطاليس فيهما » .

<sup>(</sup>١) راجع لوكلير ج٢ ص ١٨٤ ؛ فستنفله ، الترجمات اللاتينية ص ١٦ و ص ٢٠ .

 <sup>(</sup>٢) اشتينشنيدر : « الترجمات العربية عن اليونانية » ص ٥٢ .

٣ 🗕 فلي بن ، ضوان المصرى ( المتوفى سنة ٤٥٣ هـ ) له :

۵ کتاب الانتصار لارسطوطالیس ، و هر کتاب النوسط بینه و بین خصومه المناقضین له نی السماع الطبیعی – تسع والاثون مقالة ۵ ( ابن أبی أصیمة ، ج ۲ ص ۱۰۶ س ۰ – س ۹).

#### ٤ ـ ابن باجة له :

و شرح كتاب السماع الطبيعي لأرسطوطاليس و ( ابن أبى أصبيعة ) وتوجد منه نسخة في مكتبة بودلى بأكسفورد تحت رقم ٤٩٩ ، ونسخة أخرى في برلين (محطوطات فتستين ١ : ٨٧) بحسب ما ذكر اشتينشنيدر ( و التراجم العربية عن اليونانية ، ص ٥٤)

- عبد اللطيف بن يوسف البغدادى ( المتوفى فى يوم الأحد ١٢ عرم سنة ١٢٩ هـ) له من الكتب الى قد تكون تلخيصاً لكتاب السماع الطبيعى :
- (١) و الطبيعيات من السماع إلى آخر كتاب الحس والمحسوس ، ثلاث مجلدات .
  - (ب) و كتاب السماع الطبيعي » مجلدان .
- (ح) \$ كتاب آخر في الطبيعيات من السماع إلى كتاب النفس \$ (راجع ابن أبي أصيعة ج ٢ ص ٢١٢ ص ٢١٣).

### الشروح الواردة هنا

والنص الذى نقدمه الآن هو مجموعة من الشروح على نص « السمساع الطبيعي ، لأرسطوطاليس ، تبدأ بالنص ثم تتلوه الشروح . وهذه الشروح ترد منسوبة إلى الشراح هكذا :

- ١ أبو على الحسن بن السمع ، وهو أوفرهم نصيباً ، وبرد باسم
   ۵ أبو على ٥ و ٥ ابن السمح ٥ .
  - ۲ یحی بن عدی:
- ٣ أبو بشر منى بن يونس القُدَّاثي وسؤالات وجهها إليه أبو عمر أو أبو عمرو".
- الإسكندر الأفروديسي ويرد وحده أحياناً ، و أحياناً أخرى في ثنايا شروح الآخرين .
- يحيى وبرد فى ثنايا شرحه كلام المسبطوس ويكثر شرحه
   خصوصاً فى المقالت الثالثة والرابعة .
  - ٦ وقد يشترك بحي وأبو على معاً .
- ٧ ابن عدى ، ويرد أحياناً بعد : « يحيى » -- مباشرة كما فى المقالة
   الرابعة .
- ۸ ٹامسطیوس وبرد وحدہ أحیاناً ، وغالباً برد فی أثناء شرح
   ابن عدی .
  - ٩ وبرد : قلت لأبي على ـ والقائل هو محمد بن على البصرى .
- ١٠ وابتداءاً من الورقة ١٧١ ب يظهر شارح جديد اسمه :
   أبو الفرج -- أى ابتداء من النصف الثانى من المقالة السادسة :
   وأحياناً يجتمع يجيى وأبو الفرج . وبظهور اسم « أبى الفرج »

يختنى نهائياً حتى آخر الكتاب اسم و أبى على ٥ ولا يستمر معه إلا يحيى ، وفى مرة واحدة اسم و أبى بشر ٥ .

ومن هذا نستخلص أن الشراح الذين اشتركوا في هذه الشروح هم :

١ – أبو على الحسن بن السمح :.

۲ – یحی بن عدی

٣ ــ أبو بشر متى بن يونس القنائي .

ع \_ أبو الفرج :

فلنتحدث عن كلّ منهم :

١ أبو على الحسن بن السمح فنورد عنه ما يلى .

قال عنه التفطى: « أبو على بن السمح: المنطق العراق . كان فاضلا في صناعة المنطق ، قيماً بها ، مقصوداً في إفادتها ، شارحاً لغوا،ضها . وله شروح جميلة منقولة في كتب أرسطوطاليس ، اشتهر ذكرها ، وظهر على الطلبة أثرها . وتوفى في جمادى الآخرة سنة ثماني عشرة وأربعمائة ، (نشرة لرت ، ص ٤١١ – ص ٤١٢) .

وذكره ابن أبى أصيبمة نقلاً من خطابن بطلان « فيما ذكره من الأوباء العظيمة العارضة للعلم بفقد العلماء فى زمانه ، قال : ما عرض فى مدة بضع عشرة سنة بوفاة الأجل : المرتضى، والشيخ أبى الحسن البصرى ، والفقيه أنى الحسن القدورى ، وأقضى القضاة الماوردى ، وابن الطيب الطبرى على جماعتهم رضوان الله ؛ ومن أصحاب علوم القدماء : أبو على بن الهيم ، وأبو سعيد اليمامى ، وأبو على بن السمح ، وصاعد الطبيب ، وأبو الفرج عبد الله بن الطيب ، ومن متقدمى علوم الأدب والكتابة : على بن عيسى الربعى ، وأبو الفتح النسابورى ، ومهيار الشاعر ، وأبو العلاء بن نزيك ، وأبو على بن موصلايا ، والرئيس أبو الحسن الصابى ، وأبو العلاء من نزيك ، وأبو على بن موصلايا ، والرئيس أبو الحسن الصابى ، وأبو العلاء المعرى ، فانطفأت سرج العلم ، وبقيت العقول بعدهم في الظلمة » ( ابن أبى أصيبعة ، ج ١ ص ٢٤٧—٢٤٣) .

وواضح من كلام القفطى عنه أنه يقصد ــمن بين مايقصد شرحه الوارد هنا لكتاب السماع الطبيعى ، ، وأن هذا الشرح ــ وغيره من شروحــه على كتب أرسطو ــكان له أثره فى طلاب الحكمة ، واشتهر ذكره . ويذكر فى موضع آخر أن لابن السمح على كتاب السماع الطبيعى » شرحاً كالجوامع ( القفطى ، نشرة لبرت ، ص ٣٩ ) .

٢ — أما يحيى بن عدى فمشهور ، وهو أبو زكريا بن محميد بن زكريا المنطق . قال عنه صاحب الفهرست ا : ا وإليه إنتهت رياسة أصحابه في زماننا . قرأ على أبى بشر منى ، وعلى أبى نصر النارابي ، وعلى جماعة . وكان أوحد دهره ، ومذهبه من مذاهب النصارى اليعقوبية . قال لى يوماً فى الوراقين ، وقد عاتبته على كثرة نسخه . فقال : من أى شيء تعجب فى هذا الوقت ؟ من صبرى ؟ ! قد نسخت يخطى نسخين من النفسير اللطيرى ، وحملتهما إلى ملوك الأطراف . وقد كتبت من كتُتُ المتكلمين مالا يحصى . ولعهدى بنفسى وأنا أكتب فى اليوم والليلة مائة ورقة وأقل ا ( طبع مصر صبح ٣٦٩) :

وقد ذکر له التفطی ( ص ۳۲۲ــص ۳۲۳ ، نشرة لبرت ) مما بهمنا هنــــــا :

ا سور فصل من المقالة الثامنة من السماع الطبيعى
 الأرسطوطاليس ».

ب \_ ، مقالة في أنه ليس شيء موجود غير متناه لاعدداً ولا عظماً ، .

أما وفاته فكانت يوم الخميس لتسع بقين من ذى القعدة سنة أربع وستين وثلثمائة للهجرة ، وهو ثلاث عشرة من آب سنة ألف ومائتين وخمس وثمانين للإسكندر ، وكان عمره إحدى وثمانين سنة شمسية ؛ وفى رواية أخرى أنه توفى فى يوم الخميس لتسع بقين من ذى القعدة سنة ثلاث وستين وثلثمائة (راجع القفطى ص ٣٦٣ – ص ٣٦٤) : ولا نطيل في الحديث عنه لاتساع المادة المتعلقة به . ولكن نثير خاطراً جال بذهن اشتينشنيدر (۱) وهو : ربما – مجرد فرض فقط – يكون المقصود بحبي هنا في هذا المخطوطالذي نشره : يحيى النحوى الإسكندراني ، ومعلوم أن ليحبي النحوى الإسكندراني شرحاً – كما قلنا من قبل – على السماع الطبيعي » ترجم نصفه الأول قسطا بن لوقا ، ونصفه الآخر ابن ناعمة الحمصي ؛ كما نعلم أيضاً من المصادر التاريخية اليونانية بأن ليحبي النحوى شرحاً كاملا فيما يتعلق بالمقالات من ١ إلى ٤ ، ومجرد شذرات فيما يتعلق بالمقالات من ١ إلى ٤ ، ومجرد شذرات المحوى هذا ه . فيتلي ضمن مجموعة شروح أرسطوطاليس التي نشرتها أكاديمة برلين سنة ١٨٨٧ – سنة ١٨٨٨ بهذا العنوان :

I. Philopous: In Arst. Phys. Commentaria. ed. H. Vitelli, Berel. 1887-1888.

#### ولكن هذا الفرض باطل لما يلي :

ا – راجعنا ما نسب إلى يحيى هنا بنشرة فيتلى لشرح يحيى النحوى فى
 نصه اليونانى ، فوجدنا هما مختلفين كل الاختلاف ;

ب - ورد مراراً اسم یحیی کاملاً هکذا : یحیی بن عدی ، کما ورد مرات أخری باسم « ابن عدی » ، وعلی هذا فالمقصود به یحجی » أنه یحی ابن عدی .

۳ – أبو بشر منى بن يونس القنائى ، من أهل دير قُننا (أو قُنى ) ،
 نشأ فى أسكول مار مارى (على بعد ١٧ فرسخاً جنوبى بغداد) . « قرأ على .
 قويرى ، وعلى توفيل ، وبنيامين ، وعلى أبى أحمد بن كرنيب : وله تفسير (= نقل) من السريانى إلى العربى . وإليه انتهت رياسة المنطقيين في عصره . » ( « الفهرست » ص ٣٦٨ ، طبع مصر ) . وقد نشرنا ترجمته

<sup>(</sup>١) « التراجم العربية عن اليونانية » (ص٣٥) .

لكتاب و الشعر ، لأرسطوطاليس . وكما رأينا ، ذكر ابن النديم أن له بالسريانية و تفسير لامسطيوس ، لكتاب السماع الطبيعي .

أما الشارح الرابع والذى ورد فى مخطوطتنا هنا باسم « أبو الفرج » فهو الذى يثير مشكلة خطيرة . من هو أبو الفرج هذا ؟

إن من يراجع ترجمة أبى الفرج عبد الله بن الطيب يدرك فوراً أنه هو المقصود . قال الففطى في ترجمته :

و عبد الله بن الطيب ، أبو الفرج ، الفيلسوف ، عراقى ، فيلسوف فاضل ، مطلع على كتب الأوائل وأقاريلهم ، مجتهد فى البحث والتفتيش وبسط القول . واعتنى بشرح الكتب القديمة فى المنطق وأنواع الحكمة من تواليف أرسطوطاليس ، ومن الطب كتب جالينوس . وبسط القول فى الكتب التى تولى شرحها بسطاً شافياً ، قصد به التعليم والتفهيم ، حتى لقد رأيت من ينتحل هذه الصناعة يذمه بالتطويل . وكان هذا العائب يهودماً ضيق العطش ، قد وقف على عبارة ابن سينا . فأما أنا وكل منصف فلا نقول إلا أن أبا الفرج ابن الطيب قد أحيا من هذه العلوم ما دثر ، وأبان منها ما خى . وقد تلمذ له جماعة سادوا وأفادوا ، منهم المختار بن الحسن بن عبدون المعروف بابن بطلان :

« قال ابن بُطلُلان : وشيخنا أبو الفرج عبد الله بن الطيب بنى عشرين سنة فى تفسير ما بعد الطبيعة » . ومرض من الفكر فيه مرضة كاد يلفظ نفسه فيها . وهذا يدلك على حرصه واجتهاده وطلب العلم لهينه (= لذاته) ، ولولا ذلك نا تكلف . عاش إلى بعد العشرين والأربعمائة . وقيل : مات سنة خمس وثلاثين وأربعمائة » ( نشرة ليرت ، ص ٢٣٣) .

ويضيف ابن أبى أصبيعة إلى ذلك أنه كان كاتب الحائليق ومتميزاً في النصارى ببغداد ، ويقرئ صناعة الطب في البيدارستان العضدى ، ويعالج المرضى فيه . « وكانت له مقدرة توية في النصنيف ، وأكثر ما يوجد من تصانيفه كانت تنقل عنه إملاء من افظه . وكان معاصراً الشيخ الرئيس ابن سينا . وكان الشيخ الرئيس بحمد كلامه في الطب ، وأما في الحكمة فكان

يدمة . ومن ذلك قال (أى ابن سينا) في مقالته في الرد عليه ما هذا نصة : إنه كان يقع إلينا كتب يعملها الشيخ أبو الفرج ابن الطيب في الطب وتجدها صحيحة مرضية ، خلاف تعاليفه الى في المنطق والطبيعيات وما تجرى معها » ( ابن أصيبعة ج 1 ، ص ٢٣٩ ) . وبعد أن ذكر حكاية عن شدة تدينه — وهو نصر أى — نقل عن أبى الخطاب محمد بن محمد أبى طالب في كتاب الشامل في الطب أن أبا الفرج بن الطيب أخذ عن ابن الخمار، وخلف من التلاميذ : أبا الحسن بن بطلان ، وابن بدرج ، والهروى ، وبي حيون ، وعنه أخذ ابن سينا وعيسي بن على بن إبراهم بن هلال الكاتب ، وعلى بن عيسي الكبحال ( = طبيب العيون ) وأبو الحسين البصرى . كذلك أورد له ابن أبى أصيعة عنوانات عدد هائل من الموافقات ، منها تفسير كتب أرسطو المنطقية كلها ونفسير كتاب الحيوان الأرسطو .

وهذا كله يدل على أن من الطبيعى جداً أن يكون المقصود من أبى الفرج فى كتابنا هذا هو أبوالفرج عبد الله بن الطيب هذا، خصوصاً وقد كانت أكثر تصانيفه تنقل عنه إملاء من لفظه ، وما ورد فى كتابنا هذا هو من هذا النوع ؛ ثم إنه كان كثير العناية بتفسير كتب أرسطوطاليس .

ولكن يظهر أن جامع هذه الشروح اكنبى من شرح أبى الفرج عبد الله ابن الطيب بما لم يشرحه أبو على الحسن بن السمح ، إذ حيث بدأ أبو الفرج شرحه اذبهى إبراد شرح أبى على الحسن بن السمح .

#### جامع هذا الشرح

وهنا نصل إلى مسألة أخرى تتعلق بكتابنا هذا ــ وهى : من الذى جمع هذه الشروح ورتبها على النحو الذى وردت عليه هنا من مختلف مصادرها ؟ والجواب عن هذا السوال وارد فى خاتمى المقالتين الأولى والرابعة .

فجامع هذه الشروح هو أبو الحسين محمد بن على البصرى .'

وقد علقها عن أبى على الحسن بن السمح من أول مقالة حتى النصف الأخير من المقالة السادسة ؛ ومن بعد ذلك علق عن أبى الفرج عبد الله بن الطيب وابتداء من نصف المقالة الثانية أضاف تعليقات منقولة عن أبى بشر متى بن يونس القناثي .

وابتداء من أوائل المقالة الثالثة (ورقة ٣٣ ب ) انضم إليهما يحيى بن عدى واستمر حتى لمهاية الكتاب .

و نضاءل دور منى ابتداء من منتصف المقالة الثالثة (أى من ورقة ؟؟ب) حى كاد يخنى تماماً فلا يبقى غير يحيى بن عدى وأبى على الحسن بن السمح .

حتى إذا وصلنا إلى النصف الأخير من القائة السادسة (الورقة ١٧١ب) ظهر الشارح الرابع وهو أبو الفرج عبد الله بن الطيب واختى أبو على الحسن بن السمح ؛ ويستمر أبو الفرج عبد الله بن الطيب هو ويحيى بن عدى حتى آخر الكتاب وحدهما لا يشاركهما إلا أبو بشر متى بن بودس مرة واحدة فحسب .

وعلى هذا فإن القسط الأكبر من الشرح كان لأبى على الحسن بن السمع ويحى بن عدى على قدر متساوتهريّماً فيما بينهما ؛ أما أبو بشر مى بن يونس فنصيبه يوازى نصيب إلى الفرج عبد الله بن الطيب . وإذا شنا حساب ذلك بالنسبة المثوبة التقريبية قلنا إن نصيب أنى على الحسن بن الدمنع هو ٤٠ ٪، ومثله نصيب يحيى بن عدى ؛ ونصيب أنى بشر مى بن يونس ١٠٪ ومثله نصيب أبى الفرج عبد الله بن الطيب .

#### المخطوطة

والمخطوطة التي ورد « فيها شرح السماع الطبيعي ؛ علما مخطوطة فريده ، لا نظير لها في العالم حتى الآن ، محفوظة في مكتبة لبدن بهولنده تحت رقم ۵۸۳ فارفر Warner

وتقع فى ٢٣٣ ورثة ، مسطرتها فى العادة ٢٣ سطراً ، بخط نسخى قديم ومهواهشها تصحيحات وتعليقات واضافات كثيرة .

والعنوان على الورقة الأولى هكذا: ﴿ شرح السماع الطبيعي ﴾ وإلى جواره إلى أسفل: اسم مالكه: ﴿ يعقوب بن الفهرى الأزدى يثق بالله في سنة ستون رستمائة ﴾ .

### وعند نهاية المقالة برد تاريخ النسخ :

- المقالة الأولى فرغ منها كاتبها أبوالحكم بخوزستان بالقصر أول
   صفر من سنة أربع وعشرين وخمسمائة للهجرة .
- ٢ والمقالة الثانية فرغ منها كانبها مجنديسا بور بخوز ستان في الثانى
   والعشرين من صفر من سنة أربع وعشرين وخمسمائة.
- ٣ والمقالة الثالثة وقع الفراغ منها في ربيع الأول بعسكر مكرم من نفس السنة ، ٢٤٥ ، طبعاً .
- ٤ ــ والمقالة الرابعة كان الفراغ منها في آخررجب من سنة أربع وعشرين
   وخمسماية ببغداد :
- و المقالة الحاسة وقع الفراغ منها في العشرين من شعبان سنة أربع وعشرين وخمسمائة ببغداد – وهنا يرد ذكر اسم الكاتب كاملا وهو : أبو الحكم المعرى :
- ٦ -- المقالة السادسة ورد في آخرها أنها قوبلت بالأصل في شوال
   سنة أربع وعشرين وخمسمائة ، ولم يذكر اسم البلد والأرجح
   أنه بغداد وكدلك بالنسبة إلى المقالات الباقية .

٧ – المقالة السابعة لم يذكر وقت الفراغ منها :

٨ – المقالة الثامنة كان الفراغ منها في أول ذي القعدة من سنة أربع
 وعشرين وخمسمائة للهجرة بمدينة السلام :

وعلى هذا فقد استغرقت كتابة هذه النسخة من أول صفر حتى أول ذى القعدة من سنة ٧٤ه هـ وابتداء من المقالة الرابعة كانت كتابتها فى بقداد .

أما الناسخ فهو أبو الحكم المعرّى . وقد نسخها عن النسخة و التى انتسخت من الأصل بالكرخ فى جمادى الأخير سنة سبعين وأربعمائة ، كما قال ( ورقة ١٥ ب ) : و وما غيرت إلا الناريخ بحسب هذه النسخة فقط ، وما بينهما زيادة حرف ولا نقصان . فمن قرأ هذه فكأنه قرأ تلك أعنى الأم التى أنتسخت من أصل المؤلف » . فكأن هذه النسخة لم يفصلها عن أصل المؤلف إلا نسخة واحدة :

#### الحاتمة

والشروح الواردة هنا فى غاية الجودة وعمق الفهم ، وتدل على المدى المغليم الذى بلغته الدراسات الفلسفية فى العالم الإسلامى فى القرنين الرابع والحامس . صحيح إن هولاء الشراح استمانوا بشروح الشراح اليونانيين : الإسكندر الأفروديسى ويحبى النحوى وفرفريوس وثامسطيوس ، ولكنهم زادوا على هذه الشروح اليونانية بما يزيد فى تعميق معانى أرسطوطاليس .

كما تدل أيضاً على أن ابن رشد لم يكن وحده الشارح الكبير لمولفات أرسطوطاليس بل كان ثم شراح كبار آخرون نسيهم الناس لا بسبب نقص أقدارهم العلمية ، بل لأن الشهرة عمياء : لا تميز غالباً بين من يستحقها عن جدارة ، ومن لا يستحقها .

ونرجو أن يكون فى إحياء تراث هؤلاء الأفاضل المغمورين بعض الاعتراف بأفضالهم وجلائل أعمالهم .

عبد الرحمن بدوى

ليدن (هولنده) صيف سنة ١٩٥٩

# شرح السماع الطبيعي بنقل إسحق بن حنين

ل = مخطوط لبدن رقم ٥٨٣ ثارنر .
ش = في هامش المخطوط السابق .
ف = فوق الكلمة في السطر .
ح = يحي بن عدى .
يحي = يحي بن عدى .
أبو على = أبو على الحمن بن السمح .
أبو بشر = أبو بشر متى بن يونس القُلْنَائي .

# الجزء الأول



### البيم الله الرحمن الرحيم العزة الله

الحمد لله الواحد الحق على جميل نعمائه ، والصلاة على جميع ملاتكته وأنبيائه و

< المقالة الأولى ــ الفصل الأول >

< موضوع الطبيعيات ومنهجها 🥕

قال أرسطوطاليس:

لا كانت حال العلم واليقين في جميع السبل التي 114 لها مبادئ أو أسباب أو أسطقسات إنما تكون<sup>(1)</sup> من قِبَل ِ المعرفة لهذه ، وذلك أنّا حينئذ إنما نعتقد<sup>(1)</sup> في كل واحد من الأمور أنّا قدعرفناه متى عرفنا أسبابه ومبادئه الأولى حتى نبلغ<sup>(7)</sup>إلى أسطقساته \_ فمن البَرِّن أن في العلم بأمر الطبيعة أيضاً قد ينبغي أن نلتمس أولاً فيه تلخيص أمور مبادئها.

قال أبو على(<sup>1</sup>) : غرضه في هذا الكتاب أن يتكلم في الأشياء اللازمة

<sup>(</sup>١) ل : تلوه . – من قبل : مكررة .

 <sup>(</sup>۲) فوقها : نظن .
 (۳) نام الدينا .

<sup>(</sup>٣) قِوْقُهَا : نتحط .

<sup>(</sup>١) أي : أبو على الحسن بن السمع .

للأجسام الطبيعية وهذه هي أسبابها وما يتبع الأمور الطبيعية ، ويتكلم فيما يظن أنه سبب ، وفيما يظن أنه يتبع الأمور الطبيعية . فكلامه في الأسباب هو كلامه في الأسباب هو كلامه في الأسباب هو كلامه في الأسباب هو كلامه في المعدم لأن الفعل لا يمكن استئنافه إلا عن عدم . وليس يتكلم في هذه الثلاثة الأشياء ليبين وجودها ، لأن الصنائع الجزئية لا تبين أسباب الأمور ، وإنما تبينها صناعة الفلسفة الأولى . لكنه يتكلم فيها من أربعة أوجه : أحدها يتكلم فيها : ما هي ؟ فيقول : إنها هيولي وإنها صورة وعدم . ويتكلم فيها : كم هي ؟ فيقول : إن الهيولي موضوع ، والعدم والصورة يتعاقبان عليه . ويتكلم فيها : ما هو السبب الذي المؤلئة ، وما هو السبب الذي لبس بالذات ، وما هو السبب الذي بالعرض هو المعدم .

أماكلامه فيما يتبع الأمور الطبيعية فه؛ كلامه فى المكان والزمان والحركة. وأماكلامه فيما يظن أنه تابع ، فكلامه فى الخلاء ، وما لانهاية .

قوله : «فى جميع السبل» ــ أى الطرق إلى الصنائع . والطرق الصناعية هى التى يقع الابتداء فيها من مبدأ محدود إلى غاية محدودة بمتوسّطات محدودة .

وقوله : ﴿ مَبَادَى ﴾ – قد يراد به الغاية ، لأن اسم المبدأ يقع على الغابة .

وقوله: وأو أسباب وقد يقع على الفاعل الذي ليس هو من ذات الشيء ، كالبَناء. وأما الأسطقسات فنقع على أسباب الشيء الذي تركب منها. فقد جمع في هذه الثلاثة سائر الأسباب والمبادئ. وقد أورد قياساً في أن العلم بالأمور الطبيعية علماً عتمقاً إنما يكون من العلم بمبادئها ، وهو أن الأمور الطبيعية لحا مبادئ وأسطقسات ، والأمور التي لها مبادئ فالعلم بمبادئها ، والعلم اليقين بالطبيعة يكون من العلم بمبادئها ، والعلم اليقين بالطبيعة التي فيها قوة على التغير. إلا أنه ألغى المقدمة الصغري والتتبجة ، واقتصر على الكبرى وذكر مايتبع التبيعة وهو قوله : فمن البين أنه في العلم بأمر الطبيعة قد ينبغي أن نلتمس أولاً فيه تلخيص أمور مبادئها ، وقد ذكرنا أنه يتكلم في المبادئ : ما هي ؟

17

وكم هى ؟ وما حال بعضها عند بعض ؟ والعلم بـ « ما الأسباب » نافع فى العلم بالمسبات ـ

قال أرسطوطاليس:

ومن شأنَ الطريق أن يكون من الأمور التي هيأعرفُ ١٩ وأبين عندنا ، إلى الأمور التي هي أبين وأعرفُ عند الطبيعة . فإن الأُمور المعروفة عندنا ليست هي الأُمور المعروفة على الإطلاق . ولذلك قد يجب أن نسلك هذا المسلك فنتطرَّقُ من الأُمور التي هي أخفى عند الطبيعة وأبيَّنُ عندنا إلى الأمور التي هي أبين وأعرف عند الطبيعة . والأُمور التي هي أولاً عندنا واضحة بيّنة هي الأُمور المختلطة خاصّة ، ثم بأُخَرةٍ تصير لنا مِنْ قِبل هذه الأسطقسات والمبادئ ـ بيّنة . ولذلك قد ينبغي أن نتطرق من الأُمور المجملة (١) إلى الجزئيات ، وذلك أن الجملة أعرفُ في الحسّ ، والمجمل هو جملةٌ ما ، وذلك أن المجمل يشتمل على أشياء كثيرة كالأتجزاء له (١).

وقد وقع ذلك بعينه من وجهِ من الوجوه للأَسماء عند الحدود،

<sup>(</sup>١) فوقها : أى المركبة .

<sup>(</sup>٢) في الهامش عند هذا الموضع : هذه الجملة كانت بخطه في متن الكتاب وكان قد ضرب عليها .

وذلك أنها تدلُّ على جملة ما غير ملخصة كقولك:
«دائرة». فأما حدُّها فإنه يلخص بالجزئيات. والصبيّ
بيتوهم في أول أمره على كل رجل يراه أنه أبوه، وعلى
كل امرأة أنها أمَّه، ثم بأخرة عيز فيحصّل كلَّ واحد
من هذين (١).

أبو على: ليس يمكن أن يقال يجب أن يتقطر ق إلى الأسباب فالأشياء المركبة منها ، لأن العلم بالمركب بتبع العلم بالأسباب ، وفى ذلك برهان الدور . ولا يجب أن نعلم أحوال الأسباب من أسباب ، لأن الأسباب قد تكون أو لآ٢٦) لا أسباب لها ، فبقى أن نتطر ق إليها بالأشياء المشتركة الشائعة فى الأسباب وفى الأشياء المركبة ، نحو القول بأن المبادئ إما أن تكون واحدة أو أكثر ، أو متحرك أو غير متحرك ؛ ثم نبطل أن يكون واحداً. وهذا أمر ليس يخص الأسباب دون المركبات .

<sup>(</sup>۲) ل : أوّل .

#### < Y >

# < أقوال الأقدمين في عدد المبادئ >

قال أرسطوطاليس:

وقد يجب ضرورة أن يكون المبدأ إمّا واحداً ، وإما أكثر من واحد . وإن كان واحداً فإما أن يكون غير متحرك على مثال<sup>(۱)</sup> ماقال برمنيدس ومالسس ، وإما أن يكون متحركاً على ماقال الطبيعيون: فقال بعضهم إن المبدأ الأول هواء<sup>(۱)</sup> ، وقال آخرون إنه ماء . وإن كانت المبادئ أكثر من واحد : فإما أن تكون متناهية ، وإمّا أن تكون متناهية ، وإمّا أن تكون مناهية ، وإمّا أن تكون غير متناهية . وإن كانت أكثر من واحد إلاّ أنها متناهية فإما أن تكون مبدأين ، أو ثلاثة مبادئ ، أو أربعة ، أو لها لامحالة عدد آخر \_ أيّ عدد كان . وإن كانت غير متناهية فإمّا أن تكون على ماقال ميقريطس واحدة في الجنس إلا أنها في الشكل أو في

 <sup>(</sup>٠) ش : يعني على مثال تولهم في الموجود -- وهو الكل -- إنه غير متحرك ، الأنهم
 (في النص : لا أنهم) يعترفون بمبدأ ، إلا "أنه غير متحرك .

 <sup>(</sup>۲) ف : و قول ذيوجانس ٥ – وهذا خطأ و إنما هو انكسانس .

الصورة مختلفة ، أو تكون مع ذلك متضادة . وعلى هذا المثال يبحث الذين يبحثون غن الموجودات : كم هى؟ [٢٠] وذلك أنهم مِنْ قِبَل بحثهم عن الأشياء التى تكون بها الموجودات يبحثون عنها أولاً : واحدة هى أو كثيرة (١) ؛ وإن كانت كثيرة ، فمتناهبة هى أو غير متناهبة ؛ فيكون بحثهم عن المبدأ وعن الاسطقسات واحدة هى أو كثيرة .

أبو على : قسَّم قوم المبدأ إلى واحد وأكثر من واحد . والواحد قسموه إلى متناه أو غير متناه ، والمتناهى إلى متحرك ، أى متغير ، وإلى غير متحرك ، وغير المتناهى إلى متحرك وغير المتناهى إلى متحرك وغير متحرك . وقسموا الأكثر (٧) من واحد إلى ابنة وغير المناهى أو وقير متحرك وغير متحرك وآخرون سلكوا مسلك أرسطو فى القسمة وقالوا إن المبدأ الواحد ليس يجب أن يكون متناها أو غير متناه ، لأن ذلك فرع على الأبعاد والأعداد . وقد يجوز أن يظن الظان قبل البحث أن المبدأ كيفية ، والكيفيات لانقبل النهاية ولا بهاية . ولم يُقسم ما هو أكثر من واحد إلى المتحرك وغير المتحرك ، بل قسمه إلى النهاية ولا بهاية فقط ، لأن هذا أخص الأعداد . وقد نبة على قسمة المبدأ إلى تحرك ولا متحرك .

ديمقريطس يزعم أن المبادئ التي بلا نهاية واحدة في الجنس والطبيعة ، إلاّ أنها تختلف بالشكل: كذى الزوايا والعديم الزواجا ، وبالوضع : كممخالفة الحروف الهندية بعضها لبعض بالوضع : فإنا إذا نظرنا عدداً من جهة كان

<sup>(</sup>١) ل : واحد هي أو كثير – وكذلك فيها يتلو .

<sup>(</sup>٢) ل : أكثر .

عدداً ما ، وإذا نظرناه من جهة أخرى كان غير ذلك العدد — كذلك نقول : إن النار خالفت الأرض لأن كل واحد منهما مثلث ، فقاعدة الأرض إلينا فلم تلفعنا ، ورأس مثلثات النار إليناً فلذعتنا . وتحتلف أيضاً عنده بالترتيب كرتيب أعضاء الإنسان وجملته التي به كانت الحملة جملة إنسان. وغيره يقول إن المبادىء التي لانهاية لها ذوات طبائع غير متناهية .

قال أرسطوطاليس:

وأقول الآن إن النظر في الموجود هل هو واحد ليس ٢٥ عتحرك (١) ليس هو نظراً طبيعياً . فكما أن المهندس ١١٥٥ الا كلام له مع من يجحد (٢) مبادئ الهندسة ، لكن الكلام في ذلك من حق علم غير الهندسة أو من حق علم مشترك لجميع – كذلك ليس في المبادئ كلام (٣) . وذلك أنه لايكون هاهنا مبدأ أصلاً إن كان واحداً فقط وكان بهذه الصفة (١) لأن المبدأ إنما يكون مبدأ لشيء أو لا شياء . والبحث عن الواحد إن كان بهذه الصفة يشبه الكلام في رد وضع آخر – أي وضع كان – من الأوضاع التي إنما هي مما يقال قولاً مجرداً (١) مثل

<sup>(</sup>۱) ف : غیرمتحرك .

<sup>(</sup>۲) ٺ : جعد .

<sup>(</sup>٣) ش : أى ليس للطبيعي كلام في وجود المبادئ .

<sup>(</sup>ع) ف: واحد. (۵) في منا منا در الاحترابين الاحترابين منا السيمين المنا

<sup>(</sup>ه) ش : مجرداً هن قياس ، والاستقراء يدفعه الحس ... من هذا الوجه يشبه توله ... ... إنسان واحد (هذا الموضع متاكل)

قول ايرقلطس ، أو قول مَنْ قال إن الموجود هو إنسانً واحدٌ ويشبه نقض قول (١) يجرى مجرى المراء (٦) ، وذلك موجودٌ في القولين جميعاً ، أعنى قول مالسس وقول برمنيدس ، وذلك أنهما يقتضبان أشياء باطلة [١٣] وما هو غير لازم (٦) للقياس . غير أن قول مالسس أوخمُ (١) وليس مما فيه شك ، لا نَّه سلَّم فيه أمراً شنعاً وفَسَّق عليه سائر القول .

فامًا نحن فليكن وضعنا أن الأمور الطبيعية ، كلها أو بعضها ، متحرك . وذلك بَيِّنٌ من قِبَل الاستقراء . ومع ذلك فإنه ليس ينبغى أن تُنْقَض كلها ، بل إنما ينبغى أن نقصد بالنقض منها لما كان بيانه مبنيًا على المبادئ إلَّا أنه باطل . فأمًّا مالم يكن كذلك ، فلا. ومثال ذلك : تربيع الدائرة ، فإن الذي يكون منه بالقِطع : على المهندس نقضه ، وأما الذي يكون على

(۱) ف : قياس .

 <sup>(</sup>۲) ش : جرى عجرى المراء لأن مقدماته ملبة وقياساتها خارجة عن نظم القياس .

<sup>(</sup>٣) ش : أي لايوجبه نظم القياسات .

<sup>(1)</sup> ش : أَى أَثْقُلُ لأَنهُ لِسَ فِيهِ شَكَ وشبهة تَلطف بشبهها عل اللَّمن .

 <sup>(</sup>a) ش : أي الدعاري الباطلة .

مذهب انطيفن (١) فليس على المهندس . لكنه لما كان قد اتفق أن كلامهم في الطبيعة \_ وإن لم تكن شكوكهم شكوكا طبيعية ، فما بأس أن نشرع قليلًا في الكلام فيها ؛ فإن النظر في ذلك من حق الفلسفة .

يحيى بن عدى : أما الذى يكون بالقطع فإنه لما بين كيف يربع الشكل الهلالى المعمول على ضلع المربع المرسوم فى الدائرة استعمل من ذلك الأكمر الكلى على أنه بَيِّنٌ وهو أنه قد يمكن أن يُربَّع كلَّ شكل هلالى .

أبو على : من رام تربيع الدائرة بأن يعمل في داخلها مربّعاً ثم مثمناً ثم ذا سنة عشرة قاعدة ثم ذا اثنين وثلاثين قاعدة حتى يقول إن خطلًا منخطوط ذى الاثنين وثلاثين قاعدة الصغار قد انطبق على قطعة من محيط الدائرة ؛ في يقول: فإذا هذا الشكل مساو للدائرة ؛ ثم يعمل شكلاً مربّعاً مثل هذا الشكل هو ذو اثنين وثلاثين قاعدة فقد تقلد تقض أصلاً من أصول الهندسة ، وهو أن الخط المستقيم لا ينطبق على المقوس . فليس على المهندس مناقضة . فأما الذي عمله بقراط(٢) المهندس فإنه ليس ينقض فيه أصلا من أصول الهندسة . أما المنكسة ، فعلى المهندس نقضه .

كلام برمنيدس(٢) ومالسس فى قولهما إن المبدأ واحدليس متحركاً وقول أحدهما هو متناه وقول الآخر هو غير متناه هو كلام فى الطبيعة من حيث أدخلوا فيه متناهياً وغير متناه وغير متحرك، فجاز أن يكلمهم فى أنه واحد.

<sup>&#</sup>x27;Aνπφων, Antiphon = (1)

<sup>(</sup>۲) بقراط المهندس : Hippokrates aus Chios عاش في نهاية القرن الحامس أو أوائل الرابع قبل الميلا د . وأميت في أنه يعد أول من أتام بناء عم الهندسة ، فوضع مثناً يعد نموذجاً لما فعله الخليدس فيا بعد ، ولكنه تُعقد . واجع عنه مقالا طويلا جيداً في «دائرة معارف بولم فيسوفا ء (ج ٨ ص ١٧٨٠ – ص ١٨٠١)كتبه Björnbo

<sup>(</sup>۲) ل : برمنیادس.

قال أرسطوطاليس:

وأَلاُّم المبادئ (١) لهذه كلها هو هذا: لما كان الموجود قد يقال على أنحاء شي ، فعلى أي جهة منها ، ليت شعرى! يقول الذين يقولون إن الأشياء كلها واحد ؟ هل ذلك على أنها كلها جوهر ، أو كميات ، أو كيفيات؟ وأيضاً : هل هي كلها جوهرٌ واحد ، كأنك قلت : إنسان ، أو فرس واحد ، أو نفس واحدة ؟ أوهى كلها كيفٌ إلا أنه واحد ، كأنك قلت : أبيض أو حار أو شيء آخر مِنْ سائر ما أشبه ذلك ؟ فإن هذه كلها مختلفة اختلافاً كثيراً والقول بها مستحيل . وذلك أنه إِن كَانَ هَاهَنَا جُوهُرُ وَكُمُّ وَكَيْفٌ ــ كَانْتُ هَذَهُ مَتَخَلَّصًا ۖ بعضها من بعض ، أو لم تكن كذلك \_ فارِن الموجودات تكون كثيرة . وإن كانت الأشياء كلها كيفاً أَو كمًّا - كان [٣٣] الجوهر أَو لم يكن - فإن ذلك شنع إن كان يجوز أن يسمى المحال شنعاً . وذلك أن سائر الباقية (٢) ليس منها واحد مفارق (٢) سوى الجوهر ،

<sup>(</sup>۱) أي أكثر ها ملاسة .

<sup>(</sup>٢) ش : يريد المقولات.

<sup>(</sup>٣) ف : أي قائم بذاته .

فإنها كلها إنما هي مقولة (١) على موضوع هو الجوهر .

فامًا مالسس فإنه يقول في الموجود إنه غير متناه ؛ فيكون الموجود على هذا القياس كمًا ما (١) ؛ وذلك أن غير المتناهي إنما هو شيء داخل في الكم . فأما جوهر غير متناه أوكيفية أو أثر ـ فليس يمكن أن يكون ، اللهم إلا بطريق العرض إن كانت أشياء منها ، مع ماهي ١٨٠ عليه ، ذوات كمية . وذلك أن حد «لامتناه » يقتضي الكم ولايقتضي جوهرا ولاكيفا . فإن كان الموجودجوهرا وكما فهو اثنان ، لاواحد . وإن كان جوهرا فقط فليس الموجود غير متناه ولاله مقدار أصلا ، لا أنه إن كان له مقدار فهوكم ما .

أبو على : قد ننظر فى المذهب من وجهين : أحدهما : هل يسوغ أن يكون صحيحاً ، أم لا ؟ والثانى : أن ننظر فى دليله : هل هو صحيح ، أم لا ؟ وأرسطو ينظر : هل مذهب برمنيدس ومالسس يسوغ أن يكون صحيحاً ، أم لا . ويهتدئ فينظر فى موضوع قولهما(٢) ومحموله ويقسم كل واحد منهما ، وينظر أى معنى يقصد بلفظة الموضوع التي هي الموجود ، وأى معنى يقصد بلفظ المحمول وهو(٤) قوله : «واحد» ، وإلى كم معنى

<sup>(</sup>۱) ش : پریه فی موضوع .

<sup>(</sup>۲) ف : ذاكلة.

<sup>(</sup>٣) ل : الولهم .

<sup>(</sup>٤) ك : وهي.

تنقسم هذه اللفظة . فقال في الموجود : ليت شعرى يقصدون بقولهم إن الموجود واحد أنه جوهر أو كميات أو كيفيات على العموم أو على الحصوص نحو القول بأن الموجود جوهر واحد ، أي انسان واحد وبياض واحد وكمية واحدة . فإن قالوا : إن الموجودات كميات أو كيفيات ــ فهذه أشياء كثيرة ، وهم يقولون إلها واحد لأنهم قد قالوا إن الأشياء هي كيف وكم وجُوْهُ. وإنْ كَانْتَ الْأَشْيَاءَ كَلْهَا كَمَا أُوْ كَيْفًا فَإِنْ لَمْ يُبْتِيُّنُوا مِعْ ذَلْكَ الجُوهِرَ، فقد أحالوا لما أثبتوا أعراضاً لا في موضوع . وإن أثبتوا مع ذلك الجوهر" ، فقد أثبتوا الموجود أكثر من واحد . وإن أثبتوا الموجود جوهراً فقط ناقضوا بقولهم إنه غيرمتناه ولامتناه . وكذلك إن أثبتوه كيفاً ، لأن ومتناهي ٣ و و غير متناهى ، مأخوذً في حده الكم ، والجوهر لا يلحقه التناهي ، ولا تناهى إلا بالعَرَض وهو توسُّط الكم ؛ وكذلك الكيفيات فإنَّا نقول : بياض ممتد يتوسط السطح . وبالحملة ، إما أن يثبتوا الموجود جوهراً فقط أو عَرَضاً أو هما حِمعاً> . فإثباتهم له جوهراً فقط يحيل وصفهم له إنه غير متناه أو منناه . وإثباتهم إياه عرضاً يقتضي إثباتهم له لا في موضوع : وإثبائهم له جوهراً وعرضاً ينقض وصفهم لهإنه واحد . وقد تؤوَّل قولهُم: ﴿ إِنَّ اللَّهِ جُودُ وَاحْدُ غَيْرُ مُتَحَرِّكُ ﴾ ــ على أنهم أشاروا به إلى الإله جلَّ وتقدمنْ.

# قال أرسطوطاليس :

وأيضاً: فإن كان الواحد نفسه قد يقال على وجوه كثيرة كما قديقال الموجود فقد يجب أن ننظر [11] على أى وجه على أى وجه يقولون إن الكلَّ واحد. فقد يقال «واحد» إما فى المتصل ، وإما فيما ليس بمنقسم (۱) ، وإما فى الأشياء التى القول(۱) الدالُّ على ماهيتها واحدُّ بعينه

<sup>(</sup>١) ف : كالنقطة والوحدة .

<sup>(</sup>٢) ن : المد.

مثل الشمول والخمر . فإن كان متصلًا فالواحد كثيرً ، وذلك أن المتصل قد ينقسم إلى مالانهاية له.

وها هنا موضع شكُ<sup>(۱)</sup> في الجزء والكل. وخليقُ أن يكون إن لم يكن داخلاً في هذا القول فإنه بنفسه قائم. وهو هذا : ليت شعرى هل الجزءُ والكل شيءٌ واحد ، أو أكثر من واحد ؟ وعلى أيّ جهة هما واحدٌ أو أكثر من واحد؟

والا برائ أيضاً غير المتصلة إن كان (٢) كل واحد من الكل وواحد منها شيئاً واحداً من قبل أنه غير مفارق له ، فقد يجب أن تكون هي أيضاً بعضها موافق (٢) لبعض . وإن كان الكل واحداً على أنه غير منقسم فليس يكون لا كمّا ولاكيفاً ، ولايكون أيضاً الموجودُ لاغير متناه ، كما يقول مالس ، ولا متناهياً كما يقول برمنيدس . وذلك أن غير المنقسم إنما هو النهاية لا المتناهي .

وإن كانت الموجودات كلها واحداً بالقول<sup>(۱)</sup> مثل ثوب

<sup>(</sup>۱) شك = droeia

<sup>(</sup>٢) ش : في نقل آخر : إن كان كل من الاجزاء والكل شيئا ...

<sup>(</sup>۳) ش تای دو دو .

<sup>(</sup>١) ش: أي في الحدر الماهية .

وإذار ، لزمهم أن يقولوا بقول ايرقليطس ، وذلك أن الوجود يكون للخير والشرّ واحداً وللخير ولا خير ، فيجب من ذلك أن يكون الخير ولا خير معنى واحداً ، والإنسانُ والفرس ؛ فلا يكون حينئذ كلامهم إنما هو في أن الموجودات واحد ، بل في أنه ليس منها شيء ألبتة ، ويكون معنى بحال (١) كذا ومعنى بمقدار (٢) كذا معنى واحداً بعينه .

أبو على : قولهم إن الموجود واحد لا يخلواما أن يكونوا عنوا به أنه واحد في الاسم ، أو في المعنى . فإن كان واحداً في القول كأنهم يعبرون عنه بلفظة واحدة ، وإن كان تمتها معان كثيرة ، فليس ذلك مما نخاطبهم عليه في هذا الموضع . وإن عنوا أنه واحد في المعنى لم يخلُ من أن يعنوا أنه واحد على وجه علم ، أو خاص. فإن كان على وجه يعم لم يخلُ من أن يكون عموم جنس عام ، أو خاص. فإن كان على وجه يعم لم يخلُ من أن يكون عموم جنس الجنس مع أنها متفقة فيه ، فتكون قد انحلفت بما به اتفقت ، أو تكون قد الحسن مع أنها متفقة فيه ، فتكون قد انحلفت بما به اتفقت ، أو تكون قد انحتلفت بغير الجنس ، ولابد من من يكون ذلك القبر موجوداً . وفي ذلك تقض القول بأن الموجودات واحد. وكذلك القول أفي اختلاف الأسخاص نقض القول بأن الموجودات واحد. وكذلك القول أفي اختلاف الأسخاص يقال إما على المنصل ، أو على مالا بقسم . فمالا ينقسم ، كالنقطة والوحدة ، يقال إما على المنصل ، أو على مالا بقسم . فما لا ينقسم ، كالنقطة والوحدة ، وان كان متصلاً وهو بوجه ما له أبعاد "وأبعاض" ، فقد صار بوجه ما كثيراً . ولأن الموجود اثنان ولما أبطل أن يكون ولأن المنطل مقتن للكم، وفي ذلك أن الموجود اثنان ولما أبطل أن يكون ولأن المنطل مقتن للكم، وفي ذلك أن الموجود اثنان ولما أبطل أن يكون ولأن المنطل مقتن للكم، وفي ذلك أن الموجود اثنان ولما أبطل أن يكون ولأن المنطل مقتن للكم، وفي ذلك أن الموجود اثنان ولما أبطل أن يكون ولأن المنطل مقتن للكم، وفي ذلك أن الموجود اثنان ولما أبطل أن يكون ولأن المنطل مقتن للكم، وفي ذلك أن الموجود اثنان ولما أبيانا أبيان يكون ولم المنا المنفذ الناف المنا المنطل أنتها الكثيراً .

 <sup>(</sup>۱) ش ؛ أى الكيفية .
 ن ن ؛ أى كية .

الموجود واحداً على معنى أنه متصل بأن قال إن الواحد منه كثير ، أورد شكًّا . فكأن قائلاً قال له: فما قولك أنت في الكل المنصل؟ [ ٤ ب ] إن كنت تقول إنَّ له أجزاءً هي كثيرة : أهمُّو كلُّ واحد من أجزائه ، أو هو ولا واحد من أجزائه ؟ فإن كان هو كلُّ واحد من أجزَّاته، فيجبأن يكون الرأسُ هو الرجل ، لأن الرأس هو الكل ، وألرجل هو الكل أيضاً . وإن لم يكن ولاشيئاً من الأجزاء ، فيجب أن يكون خارجاً عنها . – ولكنا نقول إن الكل هو جملة الأجزاء ليس هو واحداً منها ، ولا هو خارجٌ عن جميعها ، بل هو جملتها . و أما إذا قيل إن الموجود واحد ، على معنى كل اسمين فتحتهما معنى ، فإنه يلزم منه أن يكون قولنا و موجود ۽ و و لاموجود ۽ تحتمها معنى واحد وهو و لاموجود ، ، فيرتفع الموجود أصلاً . وإنما بحث في هذا الموضع عن معنى قولهم إن الكل واحد . وفيما قبل ُ بحث عن الموجود، ولم يذكر الكُّل ، فلأنه أراد أن يلزمهم تَقسَّمهُ (١) إلى المتصل ، وبين لهم أنه كثير الأبعاض وليس بواحد ، وذلك أن المتصل كل. و تسمّه أيضاً إلى مالا ينقسم، والنقطة أيضاً واحدة ، وأراد أن يبين أن النقطة ليست كُلاًّ ، وإنكانت واحدة فالمنصل كل وهو كثير ، والنقطة واحدة ليست بكثير إلا أسا ليستكلاً". ــ و من° قولهمإن الكل واحد،كما أن منقولهم إن الموجود واحد.

قال أرسطوطاليس :

وقد خاض أيضاً المتأخرون (٢) من القدماء من أن ٢٥ يلزمهم أن يكون الشيء بعينه واحداً وكثيراً معاً ، فحذف بعضهم بهذا السبب ذكر «الموجود» مثل لوقفرن (٢)

<sup>(</sup>۱) ك : بقسمة.

 <sup>(</sup>٣) ش : وجدنا في نسخة أخرى : المتأخرون عل مثال القدماء – وهذا يصح مع وخاض ٤ ؛ ولكنا ثرى إصلاح هذه الأخيرة فنجعلها وخاف ٤ .

 <sup>(</sup>٣) ل : الوتفرن . - وهو Αυκόφφων . Lycophron : كان عطيباً وثلميذاً بطورجياس السوفسطاق الشهير . راجع عنه تسلر ج ۱ (ط ۲) س ۱۳۲۳ ، تعليق ۳ .

وبعضهم كأنَّه قوم اللفظة فقال : ليس ينبغي أن يقال : الإنسان «يوجد ، أبيض ، بل يقال : الإنسان مُبْيَضً ، ولا ينبغي أن يقال: الإنسان يوجد ماشياً ، بل يقال: الإنسان عشى ، كيما لايكونوا بإدخالهم في القول ـ « يوجد » يجعلون بذلك الواحدَ كثيراً ، كأن قولنا «واحد » وقولنا «موجود » إنما يقال على الانفراد<sup>(۱)</sup>. إلا أن الموجودات كثيرة: إمَّا بالقول مثل أن الوجود للأبيض غير الوجود للموسيقار ، والشيء الواحد يكون هما جميعاً ، فالواحد إذا كثير . وإما بالقسمة مثل ١١٨٦ فاعترفوا بأن الواحد يكون كثيراً كأنه لايمكن أن بكون الشيء بعينه واحداً وكثيراً ، فلا يكون ذلك متناقضاً ، فإن الواحد قد يكون بالقوة ، وبكون بالاستكمال(<sup>()</sup>

(۱) ش : أى بنحو واحد .

 <sup>(</sup>۲) أبلح كيلح بالوحاً وبلح وتبلح: أعيا رعجز, وبلح الرجل بشهادته: كتمها, وبلح
 الرجل بالأمر : جحده.

 <sup>(</sup>٣) ش : أى فى الأشياء المتصلة ، فقالوا فيها إن الواحد يكون كثيراً .

ف : يعني بالفعل – وهي ترجمة حرفية الكلمة (٤) ش : يعني بالفعل – وهي ترجمة حرفية الكلمة

# < نقض حجج الإيليّين >

فمتى سلكوا هذه السبيل ظهر لهم أنه من المحال أن المحون الموجودات واحداً .

أبو على : هولاء الذين حذفوا لفظة « الوجود » كانواينفون الأعراض فلا يثبتون فى الجوهر بياضاً وحرارة ". وامتنعوا من القول بأن « الجسم بوجد أبيض » لأنهم ظنوا أن هذه اللفظة تدل على أن الإنسان الواحد أشياء كثيرة وقالوا : من المحال أن يكون الشيء الواحد كثيراً . ولم يكونوا على رأى الأولين القائل بأن الكل واحد . فأرسطوطاليس [ ٥ ا ] يقول : لو علموا ح أن > الواحد والموجود يقالان على أنحاء لم يمتنع عندهم أن يكون الواحد كثيراً : واحداً من جهة ، وكثيراً من جهة أخرى . وقد اعترفوا بذلك فى الأشياء المتصلة فقالوا : هى واحدة من جهة أتصالها ، كثيرة من جهة أجزائها .

قال أرسطوطاليس :

وليس يعسُر أيضاً نَقْضُ قولهم مِنْ نَفْسِ مابه يرومون م بيانه ، فانهما جميعاً إنما يسلكان فى قياسهما طريق المراء ، أعنى مالسس وبرمانيدس ، وذلك أنهما يقتضبان أشياء باطلة وماهو غير لازم للقياس . على أن قول مالسس أوخم ، وليس فيه موضع شك لأنه سلَّم أمراً واحداً شنعاً وفَسَّقَ عليه سائر القول ، وليس في هذا شيء من الصعوبة

ا فأمًّا أن مالسُّس يخطىً فى القياس ، فذلك بَيِّنُ من قِبلَ أنه يظن أن ما خوذاً (') أنه إن كان ما يتكون فله مبدأ ، فإن ما ليس يتكون أيضاً فليس له مبدأ ... ثم إن هذا أيضاً شَنِع ، أعنى الظن با أن كل ما له مبدأ فإنما هو معنى (') ، وليس يكون المبدأ الزمان ، وأن المبدأ لازم أيضاً فى الاستحالة ، وليس إنما يلزم ما يتكون بالقول (') المطلق كا أنه ليس قد يحدث تَغيُّرهُ دفعةً .

ا ثم من بعد ذلك : لِمَ صار قد يجب متى كان (4)
واحداً أن يكون غير متحرك ؟ فكما أن الجزء \_ كأنًا
قلنا هذا الماء ، وهو واحد \_ قد يتحرك في موضعه ،
فلِمَ لايكون الكلُّ أيضاً هذه سبيلُه ؟! ثم من بعد
ذلك : لِمَ لا كانت حركته (9) استحالة ؟

 <sup>(</sup>١) ش : أي مستم و اجب .

<sup>(</sup>۲) ف: أمر ، ش: أي جوهر .

<sup>(</sup>٣) ش : يعنى على التخصيص وهو الذي يتغير في الجوهر .

<sup>(</sup>٤) ش : يعني المرجود .

 <sup>(</sup>٥) شي : ليس ني نسخة يجيى ( ابن عدى ) ... « حركته » . وعل الحاشية ما هذه
 صورته : أي لم لا كانت حركته إنما هي استحالة ؟

أبوعلى: قد أخذ أرسطوطاليس ينقض قياس مالسس. وقياسُه هو هذا: الموجود غير متكوّن . أى ليس هو كانناً بعد أن لم يكن . وكلُّ ما ليس بمتكون فلا مبدأ له . فالموجود لامبدأ له . وكل مالا مبدأ له فلا نهاية له ، لأن ساب المبدأ وسلب النهاية واحد ، وإنما يختلف بالنسبة . وكل مالا نهاية له فهو مستوعب لحميع الأماكن . فالموجود إذن واحد ، إذ هو محتو على جميع الأماكن لم تَبِشَقُ مكان لسواه .

وبَيْن أنه متحرك . لأن كل متحرك فهو متحرك عن مكان إلى مكان . ولم يُسْبِقَ مكان يتحرك إليه الموجود . والمتحرك يتحرك في خلاء . ولاخلاء .

وبَدَين أن الموجود غير متكون بأنه لو كان متكوّناً لكان متكوِّناً إما من موجود أو من معدوم . ومن المتفق عليه عند الطبيعين أن التكون لا يكون من معدوم . ولو كان متكوّناً منموجود ، لكان الموجود قد كان من قبل . وفى ذلك نقض للقول بأن طبيعة الموجود أصلاً لم تكن من قبل .

وَبَيِّـنَ ۚ أَن كُل مَا لِيس بَمَنكُونَ فلا مَبدأً لَه بأن قال : كُل مَتكُونَ فله مِبدأً ، وهذا لمزيّة أن كل ما ليس بمتكوّن فليس له مبدأ .

واعلم أنهذا العكس الذى ذكره هوقد رام فيه العكس الحارى على سبيل النصاد . ومنحق هذا العكس أن برفع التالى ليرتفع معه المقدة ، ولا [ ٥ ب ] يرفع المقدم فيرتفع معه التالى . كما أنّا إذا قانا: كلماهو إنسان فهرحيوان لم يَجِدُزُ القول بأن: كلما ليس بإنسان فليس بحيوان . بليقال : كل ما ليس بحيوان . بليقال : كل ما ليس بحيوان فليس بإنسان . فكذلك القول بأن : كل ما هو متكوّن فله مبدأ ليس بحيون على النصاد : كل ما ليس له مبدأ فليس بمتكوّن ، فإذا ضم هذه المقدمة إلى قوله : كل ما ليس له مبدأ فليس له نجاية ، كان الاقران من سالبتين . وأيضاً فإن المبدأ يقع على الغيظم ، نحوالقول بأن القلب مبدأ الحيوان ، وأحد أقطار الجمم مبدأ . ويقع المبدأ على الفاعل والمادة والصورة والغاية ، وعلى الزمان الذى هو مبدأ الكون . لا والعكس الذى ذكره إنما يصح أذا كان المحمول والموضوع متساويين . قليت شمرى أى الميادئ عنيت إن كنت أردت المبدأ الذى هو الزمان أو الفاعل ! ولعمرى المكس صحيح ، لأن ما لم يتكون فليس له مبدأ زمان ولافاعل ؛ كما أن المكس صحيح ، لأن ما لم يتكون فليس له مبدأ زمان ولافاعل ؛ كما أن

'كل ما تكون فله مبدأ زمانى وله فاعل . إلا أنه لابجىء منه ما ذكره من أنه لا مبدأ له فى العيظم والأقطار حتى ينتج منه ما ينتج . وإن عنى المبدأ فى العظم لم يلزم أن يكون كل ما لم ينكون فلا مبدأ له ، وإن كان كل متكون فله مبدأ ته وأيضاً المبدأ الذى هو انفعال شىء فشىء إنما يكون فى الاستحالة ؛ فأما ما يكون تغييراً فى الجوهر دفعة " ، فلا . فإن الحواء المجمد للماء لما كان مما يكون تغييراً فى بكن تجميده له أخذاً من مبدأ وقاطعاً عند غاية ، بل يكون الجمود دفعة " . وإن كان الجمود متكوناً فليس يجب أن يكون المنكون له مثل هذا المبدأ الذى هو مبدأ فى العظم .

وأيضاً فإن الموجود ، وإن شغل الأماكن كلها ، فليم َ لا يحرك من مكانه كتحرك الماء فى الإناء ! وليمَ لا يحرك حركة استحالة ! وكيف اقتصرت على حركة المكان وأضربت عماً سواها ؟ !

## قال أرسطوطاليس:

وأيضاً فليس يمكن أن يكون (١) واحداً في الصورة (٢) اللهم إلا من طريق ماعنه (٣) كان ، فقد قال بذلك قوم من الطبيعيين . فأمًّا على وجه آخر ، فلا يجوز فاين الإنسان غير الفرس في الصورة ، لا أن الفرس غير الإنسان . [لكن يجوز أن يقال إنهما واحدٌ في المادة أو في الفاعل لهما . وليس يذهب مالس إلى هذا ، بل يذهب إلى أن الموجود واحدٌ على الحقيقة ] (١).

14

<sup>(</sup>۱) ف: يعنى الموجود.

<sup>(</sup>٢) ف : أي في المعنى .

<sup>(</sup>۲) ش : يعى المِدَأَ .

 <sup>(</sup>٤) هذه الفقرة غير موجودة في النص اليوناني ، ويبدر أنها كانت في الهامش وأو لجها الناسخ في النص .

قال أرسطوطاليس : وبهذا الضرب من الأقاويل ٢٢ يُردُّ قول برمانيدس وينقض وبضروبِ أُخَر من القول عساها تخصه فيبين أنه باطل وأنه غير منتج : أما باطل فمن قِبَل أنه استعمل الموجود على أنه إنما يقال مطلقاً (١) ، وهو يقال على أنحاه شتى ؛ وأما غير منتج فمن قِبَل أنًّا إِن وضعنا (٢) البِيضَ وحدها ، فقلنا إِن [٢٦] الأبيض فيها يدل على واحد لم يكن ذلك بمُغن شيئاً في أن تكون البيضُ ليست كثيراً ، بل واحداً .وذلك أن الأبيض ليس هو واحداً بالاتصال ولا بالقول ، لأن الوجود للأبيض غيرُه للقابل له . وليس يعني أنه قد يكون أبيض مفارقاً (٢) ، فإنَّا إنما قلنا ما قلناه لامن قِبَل أَن الأبيض مفارق ، بل من قبل أنه غير ما هو له.(٠) إِلَّا أَنْ هَذَا مَعْنَى لَمْ يَكُنَ عَلَى عَهِدَ بَرَمَنَيْدَسَ مَحَصَّلًا ٣ مفهوماً .

<sup>(</sup>۱) ش : أي معني واحد .

<sup>(</sup>٢) ش : أي جمعنا الموجود .

<sup>(</sup>٢) ش : أي قائم بنفسه .

<sup>(</sup>٤) ش : يعنى التقابل .

أبوعلى : قياس برمنيدس هو هذا : كل ما هو خارج عن الموجود ليس بموجود . وما ليس بموجود ليس بشيء . فما هو خارج عن الموجود ليس بشيء. وعنده أن الشيء والواحديتعا كسان . لأن الكثرة والأشياء يتعاكسان . وإذا تعاكس الشيءُ والواحد فكل واحد شيء وما ليس بموجود ليس بشيء . فكل ما ليس بموجود ليس بواحد . ثم يعكس هذه النتيجة فيقول : كل ما هو موجود فهو واحد . ثم يقول : لوكان الموجود متحركاً لكان هو وحركته اثنين . فإذن ليس هو متحركاً . ويقول إنه معلوم ، وكل معلوم متناه ، فكل موجود متناه . وأرسطوطاليس يقول إنه يتكلم عليه بمثل ما تكلم على مالسس وزيادة . فمما قبل لمالسس : هو أنه عكس عكساً رديثاً لأنه عكس من الموضوع لا من التالى . وهكذا صنع برمنيدس ، وذلك أنه قال : إذا كان كل ماليس بموجود فليس بواحد ، فعكسه : كلماهوموجود فهو واحد . فالعكس الصحيح الجارى علىالتضاد أن ُيبُـتَدأ من التالى فيقال : كل ماهو واحد فليس هو غير موجود . وهذا إن قاله فإنه لم ينتج مطلوبه . وأيضاً فإن مقدماته باطلة : لأن الموجود إما أن يكون طبيعة واحدة أو طبائع كثيرة . وقد انضح أنه ليس بطبيعة واحدة وأنه طبائع كثيرة . فإذا قال : ما ليس بموجود ليس بشيء ، يقالله : تعنى ماليس بموجود الوجود الطاق الذي هو طبيعة وَاحدة ؟ إن أردت هذا ، فقد أبطات ، لأنَّ الوجود لبس هو طبيعة واحدة , وإن أردت ما لبس بموجود وجود ما ليس بشيء لم يصح . لأن ما ليس بموجود وجوداً ما فقد يكون موجوداً وجوداً آخر ؛ وما هو موجود وجوداً آخر فهو شي٪ ما ، كما أنه موجود" ما . فإن أردت أن ما ليس هو موجوداً وجوداً ما فايس هو شيئاً ما ، لم ينتج ما تريد من أنه ليس بشيء أصلاً حتى تقول إنه ليس بواحد .

وأيضاً من قول برمنيدس : إن الموجود واحد بالعدد ، وما هو واحد بالعدد وليست له أحوال تختلف عليه لا يمكن أن تورد فيه مقد مة كلية . ولا يكن أن تورد فيه مقد مة كلية . وتفارق الشمس ألتي هي واحدة وإن أمكن أن تورد فيها مقد م كلية في كسوفها لأن الشمس لها أحوال تختلف عليها : وطبيعة الشمس لا تختلف مع اختلاف تلك الأحوال ، فقد وتُجِد فيها معنى [ 7 ب ] الكلي ، فجاز أن تورد في كسوفها مقدمة كلية .

وأيضاً فإن الحارج عن الموجود ليس بموجود ؛ فقوله : الحارج عن الموجود ليس بموجود تكرار غير مفيد ، لأنه فى تقدير أن يقول : ١٠ ليس بموجود (١).

وَكِينَ أُرسطو أَن قياس برمنيدس غير منتج بأن قال : إنّا نفرض أن الموجود الذي أنتج أنه واحد هو الأبيض ، وذلك أنه إذا أنتج أن الموجود واحد لم يكن بُد من أن يكون إمّا الأبيض أوغيره من الأسود أو غيره . فإذا خفي قوله إن الموجود واحد ، فيجب أن يفرض ذلك بما هو ظاهر وهو الأبيض . وقد علمنا أن الأبيض ليس واحداً لا بالاتصال ولا بالقول ، أي بالحد . أما بالاتصال فَسَينًن " من قيل أن العاج ليس هو الثلج ولا هو متصل معه ؛ ولا بالقول أيضاً فإن حد الأبيض غير حد القابل له ، فهما مختلفان في نفر دا في الوجود .

ثم ذكر أن الواحد والكثير بالقول لم يكن متصلا فى زمن برمنيدس : وليس يجوز أن يكون أنتج أن الموجود واحد على أنه غيرمنقسم الوحدة ، لأنه يقول إنه متناه ، والمتناهى منقسم :

قال أرسطوطاليس:

27

فقد يلزم إذن مَنْ قال بأن الموجود واحد أن يعتقد بأن الموجود ليس إنما يدل على واحد فقط أى شيء قيل (٢) عليه ، بل يدل على الذي هو أيضاً الوجود والذي هو الواحد . فإن العَرض إلما يقال على موضوع ما ، فيكون الشيء الذي (٣) له عَرضَ الموجودُ غيرَ موجود ، وذلك أنه غير الموجود (١) ، فيكون إذن ما ليس بموجود ما ،

 <sup>(</sup>١) ش : في الأم أيضًا : ليس بموجود .

<sup>(</sup>۲) ف : محمل .

<sup>(</sup>٣) ش : يعني الجوهر.

<sup>(</sup>١) ف : يعنى العرض .

شيئاً ما . فواجب إذن أن يكون الذى هو الموجود لبس هو شيئاً عَرَض لشيء آخر ، فإنه لا يمكن أن يكون شيء موجوداً إن لم يكن الموجود يدل على معان شتى ، حتى يكون كل واحد منها(۱) معنى ما ؛ لكنه وَضَح أن الموجود إنما يدل على معنى واحد.

فإن كان الذى هو الموجود ليس هو مما يعرض الشيء أصلاً ، بل إنما له بالحرى يعرض مايعرض ، فالموجود إنما يدل على الذى هو الموجود ، أو يكون يدل على غير الموجود . وذلك أنه إن كان الذى هو الموجود أبيض ، فلأن معنى أبيض ليس هو الذى هو الموجود ، لأنه ليس يمكن أن يكون الموجود يعرض له ، من قِبَل أنه ليس موجودًا إلّا الذى هو الموجود ؛ فليس الأبيض إذن بموجود لاعلى أنه ليس هو الذى هو الموجود ، فليس بل على أنه غير موجود أصلاً . فيجب إذن أن يكون الذى هو الموجود ، بانّه أبيض حق ؛ وقد كان تبيّن أن هذا القول فيه بانّه أبيض حق ؛ وقد كان تبيّن أن هذا القول يدل

<sup>(</sup>١) ش : يعنى الجوهر والعَــرض .

على غير موجود ؛ فقد وَجَب من ذلك أن الأبيض أيضاً يدل على الموجود ، فالموجود إذن يدل على معان شتى .

أبو على : غرضه جذا الفصل أن يبين أن قول برمنيدس إن الموجود واحد الأو لى به والأحق أن يُحمل على أنه أرادا لجوهر. لأنه إن أراد العرض لزم منه أن يكون الجوهرغير موجود وموجوداً ، ولزم منه أن يكون العرض موجوداً وغير موجود. [ ٢٧] وأنا (١) : إن أرسطوطاليس يقول إن الموجود إن لم يدل على معان شي حي يدل على الثبيء العارض على الموضوع وعلى الشيء الذي هو الموجود ، وهو الموجود على الحقيقة لأنه الحقيقة لا يعرض وجوده على غيره وهو الجوهر وهو الواحد على الحقيقة لأنه الواحد بالعدد . بل إن كان الموجود هوالثبيء العارض على الجوهر فإنه يلزم منه أن يكون الجوهر موجوداً ، لأن الموجود قد عرض له . ولا يجوز أن يعرض الموجود لما ليس بموجود . وقد قالوا : إنه ليس هو الموجود إذا كان الموجود هو الثبيء العارض لا الموضوع . فقد صار الموضوع موجوداً وغير موجود .

ويلزم أيضاً أن يكون الشيء العارض موجوداً وغير موجود : أما موجود فقد أقروا به، وأما غير موجود فلأن ما عرض عليه ليس بموجود . وماليس بموجود ليس يعرض عليه موجود . فالأبيض موجود وغير موجود ، لا على معنى أنه غير الموجود الذي عرض له ، بل هو غير موجود أصلاً .

فإذن الموجود يقال على الموضوع ، وعلى الشيء العارض . فقد بان أنه يقال على معان شتى .

وقال أيضاً : إن كان الموجود يقال على الأبيض ، فالموضوع له ايس يموجود وهو شيء ما ، فقد صار ما ليس بموجود ٍ شيئاً ما .

 <sup>(</sup>١) ش : يمنى : و ُقامت أنا » ( = أبو على الحسن بن السبح ) .

١ŧ

## قال أرسطوطاليس:

۱۸۶۰ وأيضاً فإن الموجود لا يكون عِظَماً إِنْ كان الموجود الآ ۱۳ إنما هو الذي هو الموجود ؛ وذلك أن معنى موجود لكل واحد من جزئيه غيره (۱) للا خر(۱).

ه يعنى بذلك أنه إن كان الموجود دالاً على هو الموجود وهو الجوهر ، فالعظم إذن ليس بموجود ، لأن العظم ليس معناه معنى الجوهرالذي له العظم، والعظم والجوهر جُرْآ الشيء الذي له العظم ، وأحدهما غير الآخر، لأن العظم من الكمية وهي غير الجوهر(٢).

قال أرسطوطاليس:

وظاهر أن الذي (۱) هو الموجود قد ينقسم بالقول (۱) أيضاً إلى آخر ما ، هو أيضاً الذي هو الموجود . مثال ذلك : « الإنسان » ، فإنه إن كان هو الذي هو الموجود فواجب ضرورةً أن يكون الحي أيضاً هو الذي هوالموجود وذو الرَّجُلين ، وذلك أنهما إن لم يكونا شيئاً هوالذي هو

<sup>(</sup>۱) ات غير .

<sup>(</sup>٢) ش : يعلى جراءى العظم وهما الجوهر والعظم .

ه شرح لم يذكر في المخطوط اسم صاحبه .

<sup>(</sup>٣) ل : للجوهر .

<sup>(1)</sup> ش : أي الجوهر .

<sup>(</sup>ه) ش : أي اخد .

الموجود فهما عَرَضان : إما<sup>(١)</sup> للإنسان عَرَضا ، وإما لموضوع ٍ آخر \_ غير أن هذا محال ، وذلك أن العرض يقال إما ما كان مختملاً أن يكون للشيء وألاً يكون له ، ، وإمَّا ما كان داخلًا في قوله<sup>(۲)</sup>الشيءَ الذي له عَرَض . ومثال ذلك : أما الجلوس فكالمفارق ، وأما الفطسة فإن قول<sup>(۲)</sup> الأَّنف داخل فيها وهو الذي نقول فيه إن الفطسة له عَرَضَتْ . ونقولُ أيضاً إن الأشياء الداخلة في القول المحدد للشيء أو الأُشياء (أ) التي عنها الشيء ، فليس عكن أن يكون قولُ ذلك الشيُّ الكل داخلاً في قول تلك الأشياء . ومثال ذلك أن يدخل [ ٧ ب ] قول «الإنسان» في «ذي الرِّجلين» ويدخل قول «الإنسان الأبيض » في « الأبيض » . فإن كانت تلك الأشياء هذا المجرى تجرى وكان « ذو الرجلين » إنما هو شي، ا عَرَض للإنسان ، فقد يجب إمَّا أن يكون ذلك<sup>(٥)</sup> مفارقاً

<sup>(1)</sup> في الصلب : ﴿ وَامَا هِ . وَفِي الْحَاسَى ؛ فِي نَقِلَ السَحْقِ هِ وَأَمَا اللَّهِ ؛ وَفِي نَقِلَ قسطا : ﴿ وَأَمَا هِ

<sup>(</sup>۲) ش : أي حده .

<sup>(</sup>٣) ف : أي معني .

<sup>(1)</sup> ش: يعنى مالم يو < جدله حد > فير سم رسم.

<sup>(</sup>ه) ش : يعنى ذا الرجاين والحيوان .

حتى يكون قد يمكن أن يكون الإنسان ليس بذى رجلين؟ وإما أن يكون ول « الإنسان» داخلاً في قول « ذى الرجلين». غير أن ذلك محال ، وذلك أن هذا هو الداخل في حدد ذاك . وإن كان « ذو الرجلين» و « الحي إمّا عَرَضا لشيء (۱) ما آخر وكان كل واحد منهما ليس هو الذي هو الموجود ، فيجب من ذلك أن يكون الإنسان أيضاً من الأشياء العارضة لغيره . فلنضع (۱) الآن أن الذي هو الموجود ليس بعارض لشيء فلنضع (۱) الآن أن الذي هو الموجود ليس بعارض لشيء من الأشياء . وبالجملة لنقل ذلك على الأمرين (۱) جميعاً وعلى ما هو عنهما ، فيلزم من ذلك أن يكون الكل من أشياء غير منقسمة (۱) .

أبوعلى : غرض أرسطوطاليس بهذا الفصل أن يبيّن أن القوم إن عَنَوْا بقولهم إن الموجود واحد الجوهر فإنه يلزمهم أن يكون كثيراً بالحد . ويذكر أشياء ويقدمها لأنه يحتاج إليها في البيان على ذلك . أحدها : أن الأعراض على ضربين : مفارق وغير مفارق ؛ فالمفارق كالجلوس ، وغير المفارق كسواد القار والفطسة . وغير المفارق منه مالا يوخذ موضوعه في حدّه ، ومنه 40

<sup>(</sup>١) ف : يريد للإنسان .

<sup>(</sup>٢) ش : يحيى : إذا كان شنماً فلنضع .

<sup>(</sup>٣) ش : يعنى على ذى الرجاين وعلى الحيوان .

 <sup>(</sup>٤) ش : أي ببوآهر . – رق الهاش عنه أيضا : أي ذر الرجاين والحيوان كل واحد منهما غير منقسم إذا جردت عن المقدار وهي أشياء ، فيكون الموجود بالحد أشياء .

مايوُخذ موضوعه في حدّه . فالأول كالسواد ، والثاني كالفطسة . وأحدها أن مالا يؤخذ موضوعه في حده هومفارق لموضوعه في الوهم، وكذلك موضوعه . وأما المأخوذ في حدّه موضوعه فموضوعه غير مفارق له في الوهم وأحدها أن حد الجزء يؤخذ في حد الكل ، ولايؤخذ حدُّ الكل في حدّ الجزء ، لأنه لو أُخدَ حد الكل في حد الجزء لكان الجزء كلا أو طبيعة الكل مأخوذة فيه : مثال ذلك : الحيوان جزء من طبيعة الإنسان ، وليس حدُّ الإنسان مأخوذًا فى حدُّ الحيوان ، بل حد الحيوان وطبيعته مأخوذ فى حد الإنسان. وأحدها أن حيث يؤخذ جميع أجزاء الشيء يؤخذ الكل إذ الكل ليس سوى الأجزاء . فإذا وَصَحَ ذَلَكُ لَم يخل القائلون بأن الموجود واحد من أن يعرفونا الموجود الذي هو الجوهر باسم واحد ، أو بأكثر من اسم واحد . فإن عرَّفوناه باسم واحد لم تقع به معرفة إلا ساذجة ، وذلك أن الاسم الواحد لا ببنيُّ عن ما منه انبنت ذاته ولا عن خواصّه ونسَّه . وإن عرفوناه بأكثر من اسم واحد لم يَخْلُ الاسمان منأن يكونا متواطئينأوغير متواطئين ، بلمتباينين . فإن كانا متواطئين فقوتهما قوة الاسم الواحد . وإن كانا متباينين لمتَخْـلالمعانى التي تحتهما المتباينة التي هي أجزاء الموجود من أن تكون أعراضاً أوجواهر نحو الحيوان وذى الرجلين التي هي أجزاء الإنسان . فإن كانت أعراضاً لم تَخَلُّ من أن تكون عارضة على ذلك الشيء [ ١٨ ] التي هيأجزارُه ،. أوعارضة علىغيره . فإن كانت عارضة على غيره فالموجود إذن هو عارض على غيره وقد أخذَ أنه جوهرٌ قائمٌ بنفسه ؛ وذلك أن حيث يوجد جميع الأجزاء بوجد الكل . وإن كانت عارضة على ذلك الشيء لم يَخل من أن يكون ذلك الشيء مأخوذاً في حدود كلِّ واحد منها ، أو غير مأخوذ في حدودها . فإن كان مأخوذاً في حدودها ، فقد ُّأخـذ الكل في حد الجزء ، نحو أن يؤخذ الإنسان في حد ذي الرجلين – وهذا محال . وإن لم تؤخذ في حدودها بل كانت أعراضاً لا تؤخذ موضوعاتها في حدودها لم يكن الموضوع متقوِّماً منها ، لأنه يستحيل أن يتقوم الشيء نما يعدم فلا يعدم الشيء ، وسوالة في ذلك الأعراض المفارقة أو غير المفارقة . فإذن تلك الأشياء جواهر ، نعني الحيوان وذا الرِّجلين ، وحدودها غير حدود الإنسان لأنها لا تُحَدُّ بحد الإنسان وطبيعته . فالذي هو الموجود أكثر من واحد في الحد . قلتُ : فإن قالوا : نحن لانعرف الموجود إلاّ بأسم واحد ولانأتي ا

بقول يبنى عن أمور منه انبَــَتَ ذاته . وكيف نأتى بذلك والموجود عندنا طبيعة واحدة بسيطة عربية من تركيب ! - فقال : نحن وإن لم نأت للجوهر الاعير بحدة فإن نأت للجوهر الاعير بحدة فإن نأت للجوهر المتحدر بطلت النسب وبطلت الحواص لأن النسبة تكون بين الشيء وشيء غيره . وإذا لم يمكنهم ذلك لم يمكنهم وصف الموجود أصلاً إلا بعبارة فقط . فقلت : القوم يلتزمون ذلك ويعترفون أنه لا يمكنهم الإتيان بخاصة ولا نسة .

فقال : القوم لا يعرفون بذلك .

# قال أرسطوطاليس :

للقول بأن الأشياء كلها تكون واحداً إن كان الموجود إنما يكون (١) يدل على معنى واحد \_ فكقولهم بأن غير الموجود له آنية وأما إذعانهم للقول الآخر فلاعترافهم بأعظام غير منقسمة من قبل القسمة (١) بنصفين ومن البيَّن أن القول بأن الموجود إن كان إنما يدل على معنى واحدٍ وكانت المناقضة لايمكن أن تكون معاً ، فليس

وقد نجد قوماً أَذَعنوا للقولين كليهما . أما إذْعانهم

ممكن أن يكون لما لِيس بموجود آنية \_ قول ليس

وذلك أنه ليس شيء عنع من ألا يكون

LAAV

بجق

<sup>(</sup>۱) ش لیس نی نسخه محملی ( حالین عدی ) « یکون » .

 <sup>(</sup>۲) ش أى مر قبل أن العظم ينقدم بنصفين ، وبينقسم نصفة بنصمين ، وذلك بلا شهاية. –
 الفسمة بنصفين حـ δίχονομία

على (١) الإطلاق ، بل يكون غير الموجود ليس يوجد شيئاً ما (١) . فيجب أن يكون القول بانه إنما لم يكن هاهنا شيء له آنية سوى الموجود نفسه ؛ فالأشياء كلها تكون واحداً قولاً مستحيلاً . فإنه ليس أحد يفهم من قولنا الموجود نفسه إلا الذى هو الموجود (١) . وإذا كان ذلك كذلك ، فليس مانع يمنع فيما أحسب أن تكون الموجودات كثيراً [ ٨ ب ] على حسب ما تقدم من القول .

فقد بان أنه من المحال أن يكون الموجود بهذا الوجه (1) واحداً .

أبو على : غرض أرسطو بهذا الفصل أن يبين أن أفلاطن قد ناقض في قوله إن الأشياء واحد وأن ما ليس بموجود فله آنية .

ذكر أبوعلى أن الذي أذعن بهذا الرأى وهو أن الأشياء كلها واحد ...
 هو أفلاطن . وقد قال أرسطو إنه أذعن بذلك لقوله إنها ليس بموجود فله آنية .
 وأنا أرى أن معى هذا هو أنه لما اعتقد أنما ليس بموجود ما فهو موجودما

<sup>(</sup>۱) ش : لا يعني أنه ليس يمنع ج أن > يكون تولنا غير درجود ، < بل > نيس عايقال على مرجود راحد فقط .

 <sup>(</sup>٣) ش : إذا فتنا الإنسان غير موجود نقد يفهم من ظاهره أن الإنسان معدوم ، وقد
 يمكن أن يفهم منه أن الإنسان غير موجود فرساً – وإلى هذا أشار .

<sup>(</sup>٣) ش : أى الجوهر .

 <sup>(</sup>٤) ش : أى على أنه غير متحرك .

ه لم يرد في المخطوط اسم الشارح .

آخر ، رأى أن الموجود وإن اختلف فليس يخرج من أن يكون موجوداً — فإن الإنسان ، وإن لم يكن موجوداً فرساً فهو موجوداً إنساناً ؛ ثم رأى أن الموجود واحد ، وأن الشيء والموجود يتعاكسان — قال إن الأشياء واحد ، ثم إن أرسطو أراد أن يبين أن قولهم إن ما ليس بموجود فله آنية ليس بقول لا يمكن أن يكون حقاً وأنه يتم ذلك مع القول بأن طرقى النقيض لا يصدقان، وذلك أن ما ليس بموجود قد يفهم منه أنه ليس بموجود أصلاً . وهذا يمتنع معهالقول بأن له آنبة . وقد يُنفهم منه أنه ليس بموجود ما وأنه موجود أما كالإنسان ليس هو موجوداً ما أى فرساً ، وهو موجود النقائ – ثم إنه بين بقوله فيجب أن يكون القول بأنه لم يكن ها هنا له آنية "سوى الموجود نفسه أى الجوهر ، فإنه يجب ألا يكون واحداً لما بمثلان القولين ، أعنى القول بأن الموجودات عظم بلا نهاية غير متحرك ، بمثلان القولين ، أعنى القول بأن الموجودات عظم بلا نهاية غير متحرك ، أو عظم متناه متحرك .

وأما الإذعان بالقول الآخر فهو أن ابكسانقر يطس(١) تلميذ أفلاطن أذعن بأعظام غير منقسمة لما استدل زين (٢) تلميذ برمانيدس على نفى الحركة المكانية بأن الشيء لايقطع شيئاً حتى يقطع أولاً نصفه ، ولايقطع نصفه حتى يقطع رأبعه ، وأنصاف العظم بلانهاية ، فالقطع إذن بلانهاية ؛ وهذا محال . فالترم تلميذ أفلاطن عند ذلك أعظاماً غير منقسمة . وقوله بأنه عظم غير منقسم متناقض ، لأن قوله عظم يفيد أنه له نهايتان بينهما وسط ، وماكان كذلك يمكن فصل بعض .

Xenocrates = (1)

Zenon = (Y)

### < 1 >

< نقدالطبيعيين الحقيقيين، وخصوصا أنكساغورس >

قال أرسطوطاليس :

فأمًا مابقوله الطبيعيون(١) فضربان : ١٨٧

فمنهم لل جعلوا الموجود جسماً واحداً موضوعاً إمّا ١٢ أحد الثلاثة(٢)، وإمّا شيئاً آخر أكثف من النار وألطف من(٢) الهواء حقوم(١) نسبوا تولد الائشياء إلى التكاثف والتخلخل وجعلوها كثيراً وهذان متضادان، وبالجملة : الزيادة والنقصان ، على مذهب أفلاطن في الكبير والصغير ، غير أن [ ٩١] أفلاطن يقيم هذين مقام الهيولي ويجعل الواحد الصورة ، وهؤلاء يجعلون هذا الواحد الموضوع هيولي ، ويجعلون الضدين فصلين

 <sup>(</sup>١) ش بر يعنى من يقول من الطبيعين إذا كان يستحق هؤلاء عنده هذا الاسم : الموجود ،
 البدأ ، واحد .

<sup>(</sup>۲) ش : يسي المدوالهوا، والناو . (۳) ش : حالتار > أكثف من الهواء > والهواء > لطف من الماء .

 <sup>(</sup>٤) ش : فوله « قوم » متصل بقوله « فمنهم » ، وما بينهما حشو في الجمل ، وهو رأى مشترك للفريقين الطبيمين .

أبو على : قوم من الطبيعيين جعلوا الموجود واحداً في المادة أحد الأجسام الثلاثة التي هي الماء والهواء والنار . فذهب بعضهم إلى أنه ماء ، وذهب بعضهم إلى أنه نار ، وذهب بعضهم إلى أنه هواء ؛ ولم يُدُ خلوا الأرَضَ في ذلك لأنهم رأوا أن المادة بجب أن تكون سريعة المواتاة ، والأرض بطيئة ُ المواتاة. ــ وقو م آخرون رأوا أن المادة شيء أكثف من النار وألطف من الهواء، وهوَّلاء قوم "نسبوا تولُّد َ الأشياء إلى التكاثف والتخلُّخل؛ ثم ذكروا ما هو أعمُّ من التكاثف والتخلخل فقالوا : الزيادة والنقصان . ثم ترقُّوا إلى ما هو أعم من ذلك وهو الصغير والكبير . ولاتوجد(١) الزيادة والنقصان إلا والكبير والصغير موجودان ــ وهوُّلاء جعلوا الصغير والكبير فصلين وضدين تتصور بهما المادة . وقد ذهب أفلاطن إلى أن سبب تكون الأشياء هو الصغير والكبير . غير أنه جعل ذلك عبارة عن الهيولى ؛ وإنما سمَّاها صغيراً وكبيراً من حيث كانت الهيولى غير محصلة على نوع واحد لأنها تتقلُّب في خَلُّم الصُّورَ ولبسها . فأما الصورة فإنه يسميها واحدة ، لماكانت محدُّدة للشيء ومقومة لهسماها واحدة لأنها محصَّلة بخلاف الهيول . فهو يجعل المبدأ اثنين فى المعنى وإن كان اللفظ يوهم أنه يجعل المبدأ ثلاثة . وأما الأوَّلون فإنهم يقولون إن المادَّة والهيولي واحد ، وهو الشيء المتوسط بين النار والهواء . ويجعلون الكثافة والتخلخل اثنين فصلين، يحدث عنهما وعن المادة سائر الأشياء .

١١٨٧ قال أرسطوطاليس:

۲.

وقوم علوا إن الأضداد موجودة في الواحد ، ومنه تنتفض (٢) فتخرج ، على قول (٢) أنكسمندرس ، وكذلك أيضاً الذين قالوا إن الموجودات واحد وكثير

<sup>(</sup>١) ولا ... النقصان : مكرر في النص.

<sup>(</sup>٣) ش : أَى تَكُنُّ وَتَظْهِرٍ .

 <sup>(</sup>٣) ش : مايفوله – أي محسب قول ...

مثل أنبادقليس وأنكساغورس ؛ فان هذين أيضاً إنما ينسبان خروج سائر الأشياء إلى أنه نَهْضٌ يكون من الخليط . والذي يختلفان فيه أن ذاك<sup>(۱)</sup> يرى أن لهذه دوراً ، وهذا يجعل الشيء مرة واحدة ، وأن ذاك<sup>(۲)</sup> يرى أن الأجزاء <sup>(۳)</sup> المتشابهة والأضداد غير متناهية ، وهذا إنما يرى ذلك في التي تسمى الاسطقسات الأربع فقط .

قال أبوعلى: ذهب أنبادقلس إلى أن المادة لسائر الموجودات هى الأسطقسات الأربع: الماء والنار والهواء والأرض، وأن هذه تجتمع بالمحبة، وتفتر ق بالغلبة. وهو وأنكساغورس يقولان إن الموجودات واحد وكثير: أما كنير فمن قبل المادة، وأماواحدفمن قبل أنالفاعل الذي يميز ها [٩٠] هو واحد وهو العقل. وأنباد قلس يرى أن كل واحد من الأسطقسات الأربع لا نهاية له في البعد. فهو يقول ذلك في النار وفي الماء وفي المواء وفي الأرض. وأما انكساغورس فإنه يرى أن الأجزاء المتشابهة والأضداد، أي الحار والبارد، لا نهاية لأعدادها، ولمقاديرها نهاية. ويقول: إن الأشياء كلها موجودة في المادة، وإنما تظهر وتكمن فنحس في كل شيء ما هو الأغلب عليه . ولايقول بالاستحالة، بل يقول بالجمع والتفريق. ويمنع من الدور، عليه أن الأشياء تعود إلى اسطقسانها، كأن اللحم لايعود إذا فسد إلى ما منه تمكون وهو الأسطقس، بل إذا صار تراباً فإنه غلبت عليه أجزاء التراب

<sup>(</sup>۱) ف : البادقلس .

<sup>(</sup>۲) ف : يعنى انكساغورس .

<sup>(</sup>γ) الأجزاء المتشابة =  $\dot{\alpha}$  ,  $\dot{\alpha}$  ,  $\dot{\alpha}$  ,  $\dot{\alpha}$  . ور ح  $\dot{\alpha}$  ,  $\dot{\alpha}$  . الاطنسات  $\dot{\alpha}$  . الأضداد =  $\dot{\alpha}$  ,  $\dot{\alpha}$   $\dot{\alpha}$  .  $\dot{\alpha}$ 

التي كانت فيه . ـــ وأما أنباد قلس فإنه يقول بـ «الدور» ، فيرى أن المتكون إذا فسد بأن ْ تفرق يجوز أن تغلب عليه أجزاء 'اسطقت الأول فيصير إليه .

3 147

قال أرسطوطاليس :

27

ويشبه أن يكون أنكساغورس إنَّما ظنَّ أنها غير متناهية هكذا ، لأنَّه توهَّم أن الرأى المتعارف بين الطبيعيين حق : مِنْ أنه ليس يتكون شي؛ من الأشياء أصلًا مما ليس بموجود . فإنهم لذلك قالوا بهذا القول من أن الأشياء كلها كانت معاً ، وأن يكون الشيءُ المشار(١) إليه إنما هو استحالة ، وقومٌ قالوا إنه اختلاط وتميَّز . وأيضاً إذا كانت الأضداد ينكون الواحدُ منها من قرينه ، فقد كانت إذاً واحداً . وذلك أنه لما كان كل متكوَّن فقد يجب ضيرورةً أن يكون تكوُّنه إما من أشياء موجودة ، وإما من أشياء غير موجودة ، وكان من المحال أن يكون من أشياء غير موجودة ، فإن أصحاب الطبيعة جميعاً مجمعون على هذا الرأى \_ توهموا أن القسم الباق لازمٌ ضرورةً وهو أن التكون إنما هو من أشياء عقائمة موجودة في أنفسها ،ويصغر حجمها يكون التكونمز أشماء

<sup>(</sup>۱) ش : يعنى الجزئيات .

غير محسوسة عندنا . ولذلك يقولون إن كل شيء مختلط ١١٨٧ لأنهم كانوا يرون أن كل شيء يتكون (١) من كل شيء . وإن الأنبياء تُرَى مختلفة ويقال إن بعضها غير بعض من قبل الأغلب لكثرته في التخليط الذي من غير المتناهية \_ قالوا لأنه ليس شيء هو كله مَحْضُ أبيض ولا أسود ولا حلو ولا لحم ولاعظم ، بل كل شيء من الأشياء فالشيء الأكثر مما فيه ، وظن أن طبيعته نفسها هي ذلك الشيء .

قال أبو على : لما أخذ أنكساغورس أن الموجود لا يتكون نما ليس بموجود ، قال : إن الموجودات كلها موجودة ، ولما رأى أن الموجودات تتكون في الشيء الموضوع ، وأن الضد لا يتكون إلا مُعنيب ضدة ، كالحار مُعنيب البارد ، وأسود مُعنيب لون آخر بـ قال إن الموجودات كلها والأضداد موجودة في كل شيء حتى إن الأسود فيه الأبيض وكل ذى لون، وكذلك [ ١٠١] الحار والبارد ، فعند ذلك قال : إن كل شيء ، وجود في كل شيء ، وإنما بُنْسَب الشيء إلى ما غلب عليه .

۱۸۷

وقال أرسطوطاليس :

فنقول : إن كان غير المتناهى من جهة ما هو غير ٧ متناه فهو لا يُعْلَم ، فإن ما كان غير متناه في عدَّته

<sup>(</sup>۱) ش : ركل شيء ف كل شيء .

أو عِظَمه فهو كم ما لا يُعلَم . وما كان غير متناه في الصورة فهو كيف ما لا يعلم . وإذا كانت المبادئ غير متناهية في العدد وفي الصورة ، فلا سبيل إلى علم الأشياء التي تكون منها ، وذلك أنّا إنما نكون عند أنفسنا قد عرفنا المركب إذا عرفنا مِنْ أَيّ الأشياء ومِنْ كم شيء هو مركب . أبو على : غرضه أن يُبعل قول أنكساغورس في أن الأجزاء التي منها تنبي الموجودات تكون على ما هي عليه بأي مقدار فرضت في الصغر والكبر . فهو يقول : إن الجملة إذا كانت مركبة من تلك الأجزاء على طريق التجاوز لا الاستحالة ، فيجب لوكانت الأجزاء لانتهى في الصغر ولا في الكبر ، وكذلك المحرف الكبر ، وكذلك المعظم والكبر ، والكبر ، وكذلك العظم والعصب – لزم أن يكون ما يتركب من ذلك أيضاً يكون على ما هي العظم والعصب – لزم أن يكون ما يتركب من ذلك أيضاً يكون على ما هي العظم والعصب – لزم أن يكون ما يتركب من ذلك أيضاً يكون على ما هي

عليه بأى قَدْرٍ فُرض من الصّغرَ والكبر حتى يكون الإنسان بقدر الذرة

۱۸۷

قال أرسطوطاليس:

وأصغر وأكبر من الحبل.

۱۳

وأيضاً إن كانت هذه الأجناس وما أشبهها موجودة كلها بعضُها فى بعض ، وليس تتكون بل إنما تنتقض فتخرج وقد كانت موجودة [ ١٠ ب] وإنما تسمى بالأكثر فيها وكان كل شيء قد يكون من كل شيء كأنه مثلاً يكون من اللحم ما ينتقض فيخرج ويكون من الماء لحم ، وكل جسم متناه فقد يفنيه الجسم المتناهى ــ

فظاهر أنه ليس يمكن أن يكون كل واحد من الأشياء موجوداً في كل واحد من الأشياء وذلك أنه إذا خرج من الماء لحم ، ثم حدث (١) لحم آخر أيضاً من الماء الباقى بطريق النفض (١) ؛ فإنه وإن كان الذي يخرج من اللحم يكون أصغر دائماً ، إلا أن اللحم لايتجاوز في الصغر عظماً ما . فيجب من ذلك إما أن يقف وينقطع النفض فلا يكون كل شيء موجوداً في كل شيء ، وذلك أن الماء الباقى لايكون فيه لحم ، وإما أن لاينقطع بل يكون فيه ما ينتفض دائماً فيكون في عظم محدوداًعظام متساوية متناهية لانهاية لعددها ـ وذلك محال .

أبو على : غرضه أنه يُبِيْطل قول أنكساغورس فى أن كل شىء يكون فى كل شىء . ويَبِنى أرسطو إبطال قوله على أن اللحم ينتهى فى الصغر إلى حد لايكون أصغرمنه ما هو لحم ، وكذلك سائر الأجزاء فيقول : إذاكان اللحم يصير بالنفض ماء ثم الماء لحماً لايخلو من أنينتهى إلى لحم هو أصغر مقادير اللحم ، أولاينتهى : فإن لم ينته بطل القول بأن الأجزاء تنتهى إلى جزء هو أصغر مقادير ذلك الجزء ، بل كل قطعة لحم يجوز أن تصير بالنفض ماء ثم ذلك الماء لحماً ، مع أن ما يخرج بالنفض يكون أقل مما قد خرج منه ، فيقتضى أن يكون فى اللحم أشياء متناهية كما فرض أن الأجزاء قد تنتهى إلى أصغر مقاديرها وتكون مع ذلك غير متناهية ؟

γενομένης - کانی الفطوطین EI ؛ بینانی γενομένης - (۱)

<sup>(</sup>τ) النفض = ἀπόκρισις = الانفصال.

لأنه قد فرض أن النفض غير منقطع ، وإن انتهت المقادير انتهى الكون لأن كُلَّـما تكرر الكون نقص المقدار.

قال أرسطوطاليس:

1144

لامحالة أصغرَ مما كان، وكانت كمية اللحم محدودة في

ومع ذلك كان كل جسم فإنه إذا نقص بعضه صار

العِظَم والصغر ، فظاهرٌ أنه لايمكن أن يخرج من أصغر. صغير اللحم جسمٌ أصلاً ، فإنه إن نقص منه شيء صار

أصغر ءن أصغر صغيره .

. أبو على :

يقول إنه إذا كان اللحم ينتهي إلى أصغر مقادير اللحم ، لم يجز أن ينتقص منه شيء هو لحم، لأنه يبقى اللحم أقل ثما كان فينتقض القول بأن الأول كان أصغر مقادير اللحم .

قال أرسطوطاليس:

وأيضاً فإنه يجب أن يكون دوجوداً فى الأجسام غير المتناهية لحم بلانهاية ودم بلانهاية ودماغ بلانهاية إلا أنها مفترق بعضها من بعض وكل واحد منها ليس بدون تلك فى أنه غيره شناه وهذا أمر خارج عن القياس (٢).

<sup>(</sup>۱) ف : منعاز .

<sup>(</sup>٢) خارج عزالقياس 💳 محال .

فأما قوله بأن الأشياء لاتتميز أبداً فإنه قاله بلا ه معرفة ، إلا أنه قول صحيح . وذلك أن التأثيرات غير مفارقة . ولما كانت الأجسام (۱) والهيئات مختلطتين فإنهما إن تميّزا كان «البياض» شيئاً قائماً و «الصّحة» شيئاً قائماً من غير حاجة [۱۱۱] إلى وجود شيئ آخر ومن غير أن يكونا في موضوع . ولذلك يكون شي آخر ومن غير أن يكونا في موضوع . ولذلك يكون «العقل» هجيناً (۱) بطلبه المحال إذ كان يريد أن يميّز ما لايقدر على تمييزه لا في الكم ولا في الكيف : أما في الكم فإنه لا يمكن أن يكون عظم لاعظم أصغر منه ، وأما في الكيف فلأن التأثيرات غير مفارقة .

أبو على : لما قال أنكساغورس إن الأشياء متجاورة وإنها بلا بهاية ، وقال مع ذلك إن العقل بروم تحليصها وتمييزها .. نسب إلى العقل أه يروم ما لايمكن ، وهو أن يميز الأشياء ومحال تمييزها ، لافي الكيفية ولاني الكمية : أما الكيفيات فلأنه لاقوام لها بنفسها ولاهي مفارقة ، نحوالصحة فإنها لايجوز أن تتميز من الصحيح ؛ وأما الكميات فلأنه لا مقدار إلا ويمكن أن يكون مقدار " وتمكن أن يكون مقدار الا

 <sup>(</sup>١) في اليوناف χοώματα = الألوان. - الهيئات = ξεις . - فلمل صواب الأولى: « الأصباغ ».

 <sup>(</sup>٣) ش : يعى على حسب عقد الكساغورس من أن التأثيرات ليست إنما لا تتميز من الأجسام الحاسلة ظافرتها لا قوام لها بأنفسها ، بل من قبل أنها قد اعتلطت اعتلاطاً صحيحاً حستها .

١١٨٨ قال أرسطاطاليس:

ا ولم يُصِبُ أيضاً ولا في نسبة الكون إلى المتفقة في الصورة ؟ (١) وذلك أنه قد يكون الكونُ على الوجه الذي عليه تنقسم الكتة (١) من الطبن إلى قطع الطين ، وقد يكون على غير هذا الوجه. وليس هذا الخبر نحواً واحداً : ومثال ذلك كون اللّين من البيت وكون البيت من اللّين ، وكذلك الماء والهواء يحدث كل واحد منهما من صاحبه ويتكون من صاحبه فإن الأجود أن تؤخذ المبادئ أقل حوا حد مناهية كما فعل أنبادقلس .

أبو على: قول أنكساغورس إن كون الشيء لا يكون إلا من مثله وشبيهه في صورة(٣) قول خطأ لأزه قد يكون كذلك في بعض دون بعض ، وذلك أن الطين قد يكون من قطع طين ، ولعمرى الجملة مثل الأجزاء . وقد يكون الطين من الماء والتراب ، ويكون البيت من اللَّمِين ، واللَّمِين من المباء والماء من الهواء(١) .

<sup>(</sup>۱) ش : النوع ( صح ) . - وق البوناف ἀνοειδῶν وهو أقرب إل ما في الصلب . وهذه قراءة IPS ، أما في ، Α ، ἀνωρορῶν: Α

 <sup>(</sup>٢) الكُنْـَة : رُدَال المال – والمقصود تعلمة مامن العلين . وفي البوتان : πηλός = طين .

<sup>(</sup>٣) ل : كون ـ

<sup>(1)</sup> ش : آخر الأول بخطه رحمه الله .

< 0 >

11 44

< الأَضداد بوصفها مبادئ ؛

عرض ونقد رأى الأُقدمين>

تال أرسطوطاليس:

11

وقد نجدهم جميعاً يجعلون المبادئ الأضداد: مَنْ يقول منهم بأن الكل واحد وأنه غير متحرك (فإن برمنيدس إنما يجعل الحار والبارد مبدأين ويسمى هذين ناراً وأرضاً)، ومن يقول منهم بالتخلخل والتكائف. وديمقريطس في قوله بالخلاء والملاء: أما الأوّل فعلى أنه موجود وأما الثاني فعلى أنه ليس بموجود وأنه مع ذلك بوضع (۱) وشكل وترتيب، وهذه أجناس للمتضادات: أما الوضع فجنس لفوق وأسفِل، وأمام وخلف، وأمام وخلف، وأمام محدية الزوايا، ومستقيم الشكل فجنس لذوات زوايا وعديمة الزوايا، ومستقيم ومستدير.

<sup>(</sup>١) ش : يقول إن في تلك وضعاً وغيره بها تختلف الموجودات.

41

فقد بان أنهم (۱) يجعلون المبادئ: المتضادة على وجه ما؛ وذلك واجب . لأنه يجب أن تكون المبادئ لايكون بعضها من بعض ، ولاتكون من غيرها ، وأن تكون جميع الأشياء منها تكون ، وهذه أشياء موجودة في أوائل المتضادة (۱) أمّا من قبل أنها أوائل فألا تكون من غيرها ، وأما من قبل | ۱۱ب | أنها متضادة فألا يكون بعضها من بعض .

لكن قد ينبغى أن ننظر فى ذلك القياس أيضاً كيف لزومه فنقول: أولاً: إن الموجودات كلها ليس من شأن شيء أن يفعل ولا أن ينفعل أى شيء اتفق منها عن أى شيء اتفق ولايتكون أى شيء اتفق عن أى شيء اتفق ، إلا بأن نأخذ (٢) ذلك بطريق العرض ، فإنه لاسبيل إلا بأن يكون «أبيض» عن «موسيقون» إلا أن يكون

 <sup>(</sup>۱) ش : أبو على : برمنيدس برى أن الهوجود بالحقيقة هو الواحد الذى لا يتحرك ،
 والموجود المنظون موجوداً الذى لا يرى على حالةراحدة كالإشياء < المستحبلة إلى أضدادها > .
 ديقريطس برى أن للخلاء وضماً يختلف < بحسب > الإشياء .

<sup>(</sup>٣) ش : أبر عل : بين فيها تقدم أن الصورة لا تكون وتفسد إلا عن أضدادها أي تد تقدمها أضدادها ، لا أنها تكون في أضدادها وأنها تنفعل عن أضدادها . قس ذلك بالموسيقار وأضاده مجرداً بلا مادة. وهو الآن يذكر المتألف ويأخذه مع مادة ليكون كلامه في المركب ليتوصل إلى تكثيف المادة . ويمني بقوله من قبل إن الأحوال المقابلة لم تقع لها أساء ، أي أن أضداد المتألف ليس له اسم ، فليس لما ليس مؤتلف اسم يخصه ، كما للاحود المع يخصه .

<sup>(</sup>٣) ش : نأخذ أخذ ذلك ...

<sup>(</sup>٤) موسيقون = موسيفيار .

قد عرض للأسود أو للأبيض أن يكون موسيقون ، بل الأبيض إنما يكون أبيض عن (١) غير أبيض ، وليس ١٨٨٠ عن كل ما هو غير أبيض ، بل عن الأسود أو عما بينهما ، والموسيقون عن غير موسيقون وليس عن كل ما هو غير موسيقون بل عمًّا لاحظً له (٢) في الموسيقي ، أوعمًا هو بحال أخرى ، إن كانتها هنا حالً فيما بين هاتين الحالتين.

ولايفسد أيضاً الشيء فيصير إلى أى شير اتفق: ومثال ذلك أن الأبيض لايفسد فيصير موسيقون ، اللهم إلا أن يقع ذلك في حال من الأحوال بطريق العَرَض ، بل إنما يفسد إلى ماليس بأبيض ، وليس إلى أى شيو كان مما ليس أبيض بل إلى الأسود أو إلى بعض مابينهما. وكذلك يفسد الموسيقون إلى ماليس بموسيقون ، وليس إلى شيء اتفق مما ليس بموسيقون ألى مالحظً إلى شيء اتفق مما ليس بموسيقون ، بل إلى الاحظ

(۲) موسیقون = ۱٤٥٧٥٠٤٠٥٠ = موسیقار .

<sup>(</sup>١) ش : أي بعد أنام يكن أبينس .

 <sup>(</sup>٣) ش : اليونان يسمون ، موسيفون ، كل ثبى، يكون له حظ من الموسيق ، إنساناً
 كان ذلك أو آلة من آلائها .

 <sup>(</sup>٤) ف : نحو الخط والنقطة .

له في الموسيقي أو إلى حال  $_{-}$  إن كانت  $_{-}$  بين هاتين الحالين  $_{-}^{(1)}$ .

وهكذا يجرى الأمر في ذلك : فإنا نجد الأشياء أيضاً التي ليست مفردة من الموجودات بل مركبة ـ على هذا القياس يجرى أمرها ، لكن من قبل أن الأحوال المتقابلة لم تقع لها تسمية صار ذلك لايُشْعَر به وإن كان لازماً . وذلك أنه قد يجب ضرورةً أن يكون كل مؤلف فإنما يكون مؤلَّفاً عن غير مؤلَّف ، ويكون غير المؤلف عما هو مؤلف وأن يفسد المؤلف إلى ما لاتأليف له ؛ وليس إلى أى شيء اتفق مما لاتأليف له ، بل إلى ما هو مقابل لذلك التأليف. والافرق بين أن يكون هذا القولُ في التأليف، وأن يكون في الترتيب ، وبين أن يكون في التركيب \_ فإنه ظاهرٌ أَنه قولٌ واحد بعينه . وكذلك أيضاً البيت والتمثال وغير هما مما يتكوُّن ، على هذا المثال يكون ؛ فإن البيت إنما يكون عما ليس عركب بل متفرّق ، وهي

 <sup>(</sup>١) ش : نحو التطرق إلى علم الموسيق ، فإن النظرق ليس هو العلم و لا عدمه بالكلية ،
 بل هو حالة بين الحالثين .

أشياء كذا بحال<sup>(۱)</sup> كذا ، وكذلك التمثال وشيء شيء من ذوى الأشكال إنما يكون عما ليس له ذلك الشكل . وكل واحدٍ من هذه بعضه ترتيب ما وبعضه تركيب ما فإن كان هذا حقاً فكل ما يتكون إنما يتكون وكل ما يفسد إنما يفسد: إمّا عن الأضداد ، وإمّا إلى الأضداد وما بين الضدين . فأمّا ما بين الضدين فإنهما عن الضدين ، مثال ذلك لون<sup>(۱)</sup> ما عن الأبيض والأسود . فيجب من ذلك أن تكون الأشياء كلها التي تتكون بالطبيعة إمّا منضادة ، وإما عن متضادة .

فبهذا المقدار يكاد أن يكون أكثر الناس قدوافقوا ٢٦ [ ١١٢] هؤلاء على ما قلنا آنفاً : وذلك أنهم جميعاً يضعون الاسطقسات والأشياء التي يسمونها هم مبادئ \_ وإن كان ذلك بغير حجة \_ الأضداد [ على حالٍ في قولهم بقدماء [ (٢) كأتهم دفعوا إلى ذلك من الحق نفسه . إلا أنهم يختلفون في أن بعضهم يأخذ منها ما هو أشد تقدماً ، وبعضهم

<sup>(</sup>١) ش : أي من شأنها أن يصير منها بيت .

 <sup>(</sup>۲) ش : ح ( = مجيئ بن عدى) : اللون الأغبر .

 <sup>(</sup>٣) هده الجملة لا محل قا ولا يقابلها ثي. في الأصل اليوتاني .

يأخذ منها ما هو أشدُّ تأخراً ، وإن بعضهم يأخذ منها ماهو أعرف في أعرف في الفهم ، وبعضهم يأخذ منها ما هو أعرف في الحسّ . وذلك أن بعضهم جعل أسباب التكون : الحار والبارد ، وبعضهم جعلها : الرطب والبابس ، وقوم آخرون جعلوها الفرد والزوج ، والغلبة والمحبّة . وهذه أشياء تختلف بالوجه الذي ذكرنا .

فيكون القوم متفقين في قولهم من وجه ، وبعضهم يخالف بعضاً : فأمّا اختلافهم فعلى ماقد يراه فيهم أكثر الناس ، وأما اتفاقهم فمن طريق أنهم الأزمون لقياس واحد ، وذلك أنهم يأخذون من رتبة واحدة بعينها (١) : فإن الأضداد منها ما هو حاصر ، ومنها ما هومحصور (١) .

فهم من هذا الوجه متفقون في القول ، ومن وجه آخر

 <sup>(</sup>١) ش : يقول إن كل فريق منهم يأعذ الأضداد التي يقول بها من سلك واحد وجنس واحد لا من جنسين مختلفين .

<sup>(</sup>٢) " فيها بعد الطبيعة " أورد أرسطو اللوحة الثالية ( مقالة ألفا ٩٨٦ ) : لا محدود متحرك ساكن متخزر فرد ستفيم زوج كثير واحد تو ر خير يسار يين مستطيل موانث مذكر مربع

وهو أن منها ما هو أخسُّ ومنها ما هو أفضل. ومن قبل أن بعضها أعرف بعضها أعرف عند الفهم على ما قلنا قُبَيْل، وبعضها أعرف عند الحسّ. ( فإن الكلى أعرف عند الفهم ، والجزئى أعرف عند الحسّ ، وذلك أن الفهم هو للكلى ، فأما الحسّ فهو للجزئى). ومثال ذلك أن الكبير (١) والصغير هما فى الفهم ، والمتخلل والمتكاثف هما فى الحسّ.

فقد ظهر أنه يجب أن تكون المبادئ أضداداً.

أبو على : كل موجود استؤنف وجوده فعن عدم استؤنف وجود ، و ولا بد أن يكون فى عدم إمكان وجوده . ويستحيل أن يجتمع إمكان وجوده مع وجوده وأن يجتمع وجود ، مع عدمه . فإذا قد تقدم وجوده ضده ، لأن هذا معى الضدين ، لأنه يستحيل اجتماعهما وينتقل الموضوعُ من أحدهما إلى الآخر.

<sup>(</sup>١) أبو على : الصغيروالكبير هما في الفهم أي هما أهم من المتخلخل والمتكائف .

### < 1 >

### < عدد المبادئ ثلاثة وثلاثة فقط>

١٨٩ قال أرسطوطاليس:

١١ وقد يتصل بذلك أن نقول : هل هي اثنان ، أو
 أكثر من ذلك .

وذلك أنه لا يمكن أن تكون واحداً ، لأن المضادة ليست واحداً ، ولا يمكن أن يكون اثنان أو أكثر من ذلك غير متناهية ، لأن الموجود يكون لا يعلم ، ولأن كل جنس فإنما فيه تضاد واحد ، والجوهر جنس ما واحد ؛ ولأنه قد يمكن أن يكون التكون من مبادئ متناهية ، والأفضل أن تكون من متناهية على ما يرى أنبادقليس ، لا أن تكون مِن غير متناهية . وأيضاً لأن من الأضداد أضدادا تكون من أضداد أخر ، وأضدادا تكون من أضداد غيرها مثل الحلو والمر ، والأبيض والأسود . فأما المبادئ فيجب أن تكون ثابتة دائماً .

# فقد بان من هذه الأَقاويل أَن المبادئ ليست واحداً ٢٠ ولا غير متناهية.

أبو على : لما رَبِين أرسطو أن المبادئ أضداد ، توصل بذلك إلى أنها لا تكون واحداً لأن المضادة لاتثبت في واحد ، بل لابد [ ١٢ ب] من اثنين وفى قوة هذا البيان بيان ُ أنها لاتكون بلا نهاية ، لأنه لو كان كل واحد من الضدين بلا نهاية ، لكان قد وجد ضعُّفُ ما لا نهاية له ! ـــ وقال أيضاً إنها متناهية لأن مبادئ الأمور الطبيعية لو كانت غير متناهية لكانت الأمور الطبيعية غير معلومة ، لأن الأمور التي لها مبادئ لاتعلم إلا بالعلم بمبادئها ، وما لانهاية له لايجوز أن نعلمه لأن العلم به يقتضي الإحاطة به على ما يراه ، ولأن مبادئ الأمور كلها تنتهى إلى الجوهر لأن الجوهر موضوعٌ لها والجوهر جنس واحد وفي كل جنس تضادًّ وإحد . والمبادئ أضداد ، فإذاً مبادئ كل شيء تنتهي إلى التضاد آلذي في الجوهر وهو تضادٌّ واحد ؛ وليس يمرُّ التضادُّ فيه إلى غير نهاية . فالمبادئ متناهية . والبرهان على أن في كل جنس تضاداً واحداً ، أنه لو كان فيه أكثر من واحد حتى يكون الضدُّ الواحد يضاده ضدان لم نخل من أن يضاداه من جهة واحدة ، أو من جهتين . فإن ضادًاه من جهة واحدة فهما في اشتراكهما في تلك الجهة ضدٌّ واحد ؛ وإن ضاداه من جهتين وجب أن يكون للضد الذي قد ضاداه جهتان يضاد بكل واحد منهما كلّ واحد من الضدين . فقد تكثر وصار ضدين . فإذاً ليس يضاد الواحد اثنين ، بل الاثنان(١) اثنين .

وأيضاً إذا أمكن أن يكون التكون من مبادئ متناهية لأن جميع ما يقوله أنكساغورس يمكن أن يوفئ مع تناهى المبادئ. والأفضل أن تكون المبادئ متناهية ، لأن المتناهى يكون محلوداً والطبيعة لا تترك الافضل. وأيضا فإن الأصداد الأول هي العامة التى يكون مها التكون ، لا الحاصة الحادثة عن غيرها كالحلو الحادث عن اعتدال الأسطقسات ، والمُرَّ الحادث عن فرط حرارة. وذلك أن الاضداد إذا كانت مبذأ لمكل تفير ، فيجب أن تكون موجودة لمكل تغيرً . والتغير إلى شئ إنما يحصل عن ضده لا عن

<sup>(</sup>١) ل : الاثنين .

21

غير ضده . فلو كان للكون مبدأ غير هذين الضدين لم يَخْلُ من أن يرتنى إلى هذين الضرين المفرين المفروضين ، أو لايرتنى إليهما . فإن ارتنى إليهما فلا اعتبار به ، بل الاعتبار بهما لأنهما أعم أ . وإن لم يُرْتَق إليهما لم يَخْلُ من أن يم كون ما بهما أوكون آخر بالضدين الآخرين ، أو يكون كل كون وتغير فإنما يم بمجموعها كلها . فإن كان يم بهذين كون "، وبالآخرين كون آخر انتقض القول أبأن ذينك الفدين هما مبدأ لكل تغير ، وإن احتاج كل أكون إلى مجموع هذه الأضداد وكان التغير قد حصل عن ضد وعن غير ضد و عن غير ضد أب نحو أن يقال إن الرطب حصل عن اليابس وعن الحار والبارد .

ومعنى قول أرسطو إن المبادئ ثامة ، أى أنها تكون موجودة لكلَّ \* نُتُ .

قال أرسطوطاليس:

ولما كانت متناهية كان في القول بأن الاثنين وحدهما لايفعلان موضع مقال وذلك أن الإنسان قد يتحير [١٦٣] فلا يدرى بأى وجه من شأن التكاثف أن يفعل شيئاً هو التخلخل ، أو بأى وجه يفعل التخلخل التكاثف و كذلك في سائر التضاد أيّها كان وذلك أنه لا يجوز أيضاً أن تكون المحبّة تأتى معها بالغلبة فتعمل منها شيئاً ، ولا الغلبة تعمل من المحبّة ، لكنهما جميعاً يعملان شيئاً آخر ثالثاً . فقد نجد قوماً قد أخذوا أشياء أكثر من واحد فجعلوا منها طبيعة الموجودات .

ومع ذلك (۱) أيضاً فإن الإنسان قد يتحير فيما آنا ٢٧ واصفه (۱) متى لم يضع للأضداد طبيعة أخرى . وذلك أنا لسنا نجد الأضداد جوهراً لشئ من الأشياء الموجودة . والمبدأ ليس ينبغى أن يكون إنما يقال على موضوع ما بوذلك أنه يكون مبدأ للمبدأ : لأن الموضوع مبدأ ،وقد يُظن أنه أقدمُ من المحمول عليه . وأيضاً فلسنا نقول إن جوهراً مضادً لجوهر ، فكيف يجوز أن يكون جوهر عما ليس بجوهر ؟ وكيف يمكن أن يكون ما ليس بجوهر أقدم من المجوهر ؟

فلذلك ، من اعتقد أن القول الأول<sup>(1)</sup> حق وهذا ٣٤ القول ، فقد يلزمه ضرورةً - متى أراد أن يُسَلَّم له القولان ١٨٩ حميعاً – أن يضع شيئاً ثالثاً ، كما قال الذين زعموا أن الكل طبيعة ما واحدة مثل الماء والنار وما بينهما . وقد يظن أن ما بينهما أحرى بذلك ، وذلك أن النار والأرض

 <sup>(</sup>١) ش : يقول إنه لما كان ها هنا ما يقتضى ثالثاً إلى الآن ، إلم يقتصر قوم على أن يجملوه واحداً ، بل جعلوه كثيراً .

 <sup>(</sup>۲) ش : أي منى لم يجعل ها هنا طبيعة أخرى موضوعة للأضداد .

<sup>(</sup>٣) ش: لأن ما ليس بجوهر إنما يوجد في الجوهر.

<sup>(؛)</sup> ف : وهو أن المبادئ أضداد .

والهواء والماء قد حصلت مختلطة بتضادُّ . ومن قِبَل ذلك لايكون فِعْلُ من حَصَّل الموضوع شيئاً غير الاضداد\_غير واجب . وبُعْدَهم في لزوم الواجب من جعله هواء ، فإن الهواءَ أيضاً أقلّ الباقية اختلافات محسوسة. ويتلوه (١) المَّاء. إِلَّا أَنهم جميعاً إِنما يشكلون هذا الواحد بالأَضداد<sup>(٢)</sup> مثل الكثافة والتخلخل ، والأكثر والأقل . ومن البيّن أَن هذه بالجملة هي زيادةً ونقصان ، على ما قلنا آنفاً . وبشبه أن يكون هذا أيضاً رأياً قدماً ، أعنى أن مبادئ الموجودات هي الواحد والزيادة والنقصان ، إلا أنه لـــــ. على وجه واحد . وذلك أن القدماء قالوا إن ذينك الاثنين يفعلان والواحد ينفعل<sup>(٢)</sup> . وقال قومٌّ ممن أتى بعدهم بضد ذلك ، وهو أن الواحد هو الذي يفعل ، وأن الاثنين ىنفەلان فقط.

أبو على : بَيَسَ أرسطو أن ضرورة الحق دعت الأوائل إلى أن أثبتوا واحدًا موضوعاً وإن أخطأوا في تعيين ذلك الواحد ، وأن أقربهم إلى الصواب

<sup>(</sup>١) ش : أبو على : المرضوع بجب أن يكون ثابتاً مع الصورة وخلفها . فلو كان الماء والنار موضوعين أولين لم يحرّل أذا صار أحدهما إلى الآخر واستحال إليه منأن يبق على حالته ، فتكون المتضادات قد اجتمعت لأن النار حارة والماء بارد ، أو أن لا يبق على حالته فيكون المرضوع قد بطل من حيث هو موضوع ، فينهن أن لا يكون قموضوع الأول صورة .

<sup>(</sup>٢) ل : بالإنسانة

 <sup>(</sup>٣) ف : أي يقبل الفعل .

مَن ۚ أثبته شيئاً متوسَّطاً بين الهواء والنار ، لأن ما هذا سبيله يكون أشبه بالشيء الذي لاصورة له .

وبعد هولاء من أثبته ماءً أوهواءً، لأن كل واحد من هذين هو أقل من النار والأرض تنكيرًا محسوساً . وقد يتغير الهواء من البرد إلى السخونة، ومن السخونة إلى البرد وهو هواء ، وكذلك الماء . وليس كذلك النار ، فإنه لا يتغير من الحرارة إلى البرودة وهو باق ناراً ، فأما الأرض فعيسرة القبول للانفعالات .

## [ ١٣ ب ] قال أرسطوطاليس :

فإذن (١٠) القول بأن الاسطقسات ثلاثة قديُظن أنه منقاس ١٦ قياساً ما إذا نُظِر فيه من هذه الأشياء خاصّة وما أشبهها على ما قلنا . فأما أكثر من ثلاثة ، فلا .

وذلك أن الانفعال يسكفى فيه لواحد أن الانفعال يسكفى فيه لواحد أب فان كانت أربعاً حتى تكون المضادات اثنين ، فتحتاج كل واحدة من المضادتين على انفرادها إلى طبيعة ما أخرى ، فإحدى المضادتين من الفضل أن ومع ذلك فغير ممكن أن تكون المضادات الأول كثيرة ، وذلك أن الجوهر جنس ما واحد بعينه . فالمبادئ إنما يخالف بعضها بعضاً

 <sup>(</sup>١) ف : فالقول إذن (صح). – يلاحظ أن ما ورد ق الصلب أقرب إلى اليونان ،
 الأن ق اليونان τὸ μέν σδν τρία

 <sup>(</sup>۲) ش : يعنى الموضوع القابل للفعل .
 (۲) من الفضل : أي لا دامي إليها = περίεργος

بالتقدم والتأخر فقط ، لابالجنس ، وذلك أن الجنس الواحد أبداً إنما فيه مضادةً واحدة . وجميع المضادّات قد يُظن (١) أنها إذا رُدَّتْ رجعت إلى مضادّة واحدة .

وأن الاسطقس ليس بواحد ، وأن الأسطقس ليس بواحد ، وأن الأسطقسات ليست بأكثر من اثنين أو ثلاثة .

أبو على : قد احتج بحجج ثلاثة على أن المبادئ ليست بأكثر من ثلائة : أولاهاهي أنه يكنى والتكون أن يكون واحد موضوعاً واثنان آخر ان ضدين (١) فالرابع فضل ، فإثباته لا ينفصل من إثبات خامس وسادس إلى غير غاية . والثانية يجب أن تقدم فيها مقدمات : إحداها أن كل متكون قد يستحيل ويفسد وأن التي ليس الموضوع فيها واحداً لا يستحيل بعضها إلى بعض ، فإن التمثال من الشمع لا يستحيل إلى تمثال من نحاس ؛ وإن التي لا تتقابل التضاد لا يستحيل بعضها إلى بعض، فإن الرطب لا يستحيل إلى الحار ؛ وإنه لا بد في . نكون والتغير من مضادة . ومعنا : واحد وكثير ، ومضادة ، وموضوع . وهذه أربعة . فإذا ركبنا بعضها مع بعض وسلطنا عليها قانون الازدواج اسقطنا من الأربعة واحداً وضربنا الأربعة في الباقي فيكون الني عشر وأخذ نصفها فيكون ستة : از دواجان لا قوامهما : أحدهما القول بأن المبادئ من واحدة والموضوع واحد أو المضادة أكثر من واحد والموضوع واحد أو المضادة واحدة . والقول بأن الشيء لا يستحيل إلى القول بأن الشيء لا يستحيل إلى التي ضير ضدة ، وإن كانت المضادة (٢) أكثر من واحد ينقض القول بأن الني أن المنادة أو بأن الني المؤول بأن الني الموضوع أكثر من واحد ينقض القول بأن الني المنادة أو المنادة أو المؤول بأن الني المؤول بأن المؤول بأن الني المؤول بأن الني المؤول بأن المؤول بالمؤول ب

<sup>(1)</sup> ش : قوله : « قد يظن » ليس على جهة الشك ، بل كأنه قال : « فيها أحسب ».

<sup>(</sup>٢) ل : و احدا ... ضدان .

<sup>(</sup>۲) ل : المادة .

الموضوع فيها ليس بواحد لايستحيل بعضُها إلى بعض ، فيبنى أن الموضوع واحد والمضادة واحدة ، أعنى مضادة بين ضدين .

وأيضاً فإن المضادات كلها ترتنى إلى مضادة واحدة وهى التى فى الجواهر، لأن مبادى الأعراض المقولة على الجوهر تنتهى إلى الجوهر كلها . وإنما تختلف الأضداد بالتقدم والتأخر نحو السواد والبياض اللذين أحدهما عن الحرارة والآخر عن البرودة . فالحرارة والبرودة أقدم ، والسواد والبياض متأخران والمبادئ هي(١)

<sup>(</sup>١) هنا خرم في المخطوط ل – وقد كتب في نهاية هذه الصفحة ( ١٢٣ ) ؛ قوبلت لأيام و

### < V >\*

## < نظرية الكون ؛ الأُضداد والهيولي >

< أما نحن فنبدأ بالبحث في الكون عامّة ، إذيتفق مع الطبيعة أن نتحدث أوّلًا عن الأُمور المشتركة ثم بعد ذلك عن كل ما هو خاص بشيء شيء . وحين نقول إِنْ شَيئاً يتكون عن شيء ، وحدًّ عن حدًّ ، فنحن نفهم ذلك إما معنى بسيط ، أو معنى مركب . وأعنى مهذا ما يلى : مكن أن يقال : إن إنساناً صار موسيقاراً ، كما يقال أيضاً : إن غير موسيقار قد صار موسيقاراً ، ١١٩٠ أو أن إنساناً غير موسيقار صار إنساناً موسيقاراً . والمعنى البسيط يوجد حينما أصرّح ـ من ناحية ـ بموضوع الكون ، مثل الإنسان ، أو غير الموسيقار ، ومن ناحية أُخرى بما تصير إليه الأشياءُ الكائنة مثل موسيقار ؟ والمعنى المركب يوجد حينما أجمع فى حدُّ واحد بين موضوع الكون وما يصير إليه : حينها أقول مثلاً إن الإنسان غير

هذا الفصل ترجمناه عن اليونان لتكملة الأصل ، لأنه مفقود في الخطوط.

الموسيقار صار موسيقاراً . ومن بين هذه الأشياء بقال عن البعض ليس فقط إنها تصير بالكون هذا الشيء ، بل وأيضاً أنها تنشأ عن ذلك الشيء ؛ فمثلاً : من غير الموسيقار ينشأ موسيقار . وليس الأمر كذلك في سائر الأحوال ، فلا يقال : من الإنسان ينشأ الموسيقار ، بل : الإنسان أصبح موسيقاراً .ومن ناحية أخرى فإنه من بين الأشياء الكائنة بمعنى الكون البسيط ، فإن بعضها يبقى مع كونها ، والبعض الآخر لايبقى ؛ فالإنسان يبقى حين يصير موسيقاراً ويظل إنساناً ؛ ولكن غير الموسيقار واللاموسيقار لايبقيان لا على نحو بسيط ولا متحدين مع الموضوع .

فإذا ثبت هذا ، فيمكن أن يدرك فى كل أحوال الكون ، مهما نظرنا فيه ، ضرورة ما قلناه من وجود موضوع هو ما هو كائن ؛ وإن كان واحداً فى العدد ، فليس قطعاً بواحد (صورة أى تصوّر) (١) : لأن ماهية الإنسان ليست بعينها ما هية اللاموسيقار.

 <sup>(</sup>١) وذلك أأن الصورة ١٥٥٥ع لا تنطبق عام الإنطباق على الهيولى .

۲۱

ا والواحد يبقى ، أما الآخر فلا يبقى : فما ليس مقابلاً يبقى ( الإنسان يبقى ) ، ولكن الموسيقار واللاموسيقار لا يبقيان ، ولا المركب منهما مثل الإنسان اللاموسيقار .

وقولنا : « كائن عن شيء » أولى من : « كائن شيئًا » - ينطبق على الأشياء التي لا تبقى : مثل : « الموسيقار كائن عن اللاموسيقار » ، لا أن « الإنسان كائن موسيقار » ، ومع ذلك فهذا التعبير يقال أحيانًا عن الأشياء التي تبقى : فمثلاً يقال : « من النّحاس يكون التمثال » لا أن : « النّحاس تكوّن تمثالاً » . وعلى كل حال فالتعبيران يقالان على ما هو مقابل لايبقى ؛ من هذا هذا ، وهذا هذا ؛ فيقال : من اللاموسيقار يكون الموسيقار أ. وكذلك الأمر في المرحّب : فيقال من الإنسان اللاموسيقار يكون في المرحّب : فيقال من الإنسان اللاموسيقار يكون موسيقاراً . وكذلك الأمر الموسيقار والإنسان ، اللاموسيقار يكون موسيقاراً .

لكن « يكون » تؤخذ بعدّة معان : فإلى جانب ما يكون على الإطلاق ، ما يصير بالكون هذا الشيء ،

بينما الكون المطلق لا يتعلق إلا بالجواهر وحدها ؛ وفيما عدا ذلك فمن البين ضرورة موضوع هو « ما هو » كائن ؛ والحكم والكيف والإضافة والتي والأين هي كائنة ، وأن ها هنا موضوعًا ما ، لأن الجوهر وحده لا يقال عن أى شيء آخر إنه موضوع ، وما عداه فيقال عن الجوهر .

ومن البيّن أن الجواهر وكل ما هو موجود إطلاقًا إنما تنشأ عن موضوع . فهناك دائمًا شيء هو موضوع ، منه ١٠٥ يبدأ الكون ، مثل النبات والحيوان فإنها تنشأ من البذور . والأكوان المطلقة تحدث إما بالاستحالة مثل نشاأة التمثال عن النُّحَاس ، أو بالإضافة مثل الأشياء التي تَنْمَى ، أو بالنقصان مثل هرمس المستخرج من الحجر ، أو بالتركيب مثل البَيْت ، أو بالتحوّل مثل الأشياء التي تتغير في هيولاها . لكن من البيّن أن كل هذه الأكوان تنشأ من موضوعات .

فمما ذکرناه یتبیّن أن کل ما هو کائن هو مرکّب ؛ ،، فمن جهة ٍ یوجد الشیءُ الکائن ، ومن جهة أخری یوجد ما يصير إليه بالكون ، وهذا يؤخذ بمعنيين : إما الموضوع : أو المقابل . وأسمى مقابِلاً : اللاموسيقار ، والموضوع : إنسانًا ؛ فعدم الشكل أو الصورة أو النظام ، هو المقابل ؛ والنحاس ، أو الحجر ، أو الذهب ، هو الموضوع .

فإن كان للأشياء الطبيعية أسباب ومبادئ ، هي عناصر أولى منها تستمد الوجود وبها تكون ، لا بالعرض ولكن كل منها وفقًا لتحديدها الجوهرى ، فإنه بَيّنُ أن عناصر كل كون هي : الموضوع والصورة : فالموسيقار مؤلف ، بنحو ما ، من الإنسان والموسيقار ، لأن تصور الشيء ينحل إلى تصورات عناصره . فمن البيّن إذن أن للأشياء الكائنة أمثال مبادئ كونها هذه .

لكن الموضوع واحد بالعدد ، اثنان بالصورة ، لأن الإنسان ، والذهب ، وبالجملة الهيولى ، هى وحدات قابلة لأن تُعد ، خصوصًا الفرد الجزئى ، وليس عنصرًا عارضًا فى الكون ؛ بينما العدم والتضاد هما من نوع الأعراض . أما الصورة فواحدة ، مثل النظام والموسيقى أو غيرهما من الأوصاف .

ولذا ينبغى أن يقال إن المبادئ – بمعنى بالأضداد ، مثلما وبمعنى آخر – ثلاثة ؛ وبمعنى : هى الأضداد ، مثلما نتحدث عن الموسيقار واللاموسيقار ، أو الحار والبارد ، أو المؤتلف وغير المؤتلف ؛ وبمعنى آخر هى ليست كذلك ، لأنه لا يمكن وجود انفعال متبادل بين الأضداد . لكن هذا الشك ينحل بدوره بواسطة مبدأ آخر هو الموضوع ، فهو ليس ضِدًا ؛ وهكذا وبنحو ما فإن المبادئ ليست أكثر من الأضداد ، ويمكن القول بأنها اثنان فى العدد ؛ لكنها على الإطلاق ليست اثنين ، بل ثلاثة ، نتيجة للاختلاف القائم بين ماهياتها ، لأن الإنسان واللاموسيقار المحال مختلفان من حيث الماهية ، مثل عديم الصورة والنحاس.

فقد ذكرنا إذن عدد المبادئ للأشياء الطبيعية ٣ الخاضعة للكون وأسباب القول بهذا العدد؛ وتبيّن أنه لا بُدّ من وجود موضوع للأضداد وأن الأضداد يجب أن تكون اثنين . ومن ناحية أخرى ليس هذا بضروري ؛ لأن أحد الضدين يكفى حضوره أو غيابه الإحداث التغير .

,

١٤

أما الطبيعة التي هي موضوع ، فإنها تُعْرَف بالنظير : فنسبة النُّحَاس إلى التمثال ، أو الخشب إلى السرير ، وبالجملة نسبة الهيولي وعديم الصورة إلى ما له صورة ، قبل قبول الصورة واقتنائها – هي نسبة الهيولي إلى الجوهر ، والفرد الجزئي إلى الوجود . فالهيولي إذن هي أحد المبادئ ، وإن لم تكن لها وحدانية الفرد الجزئي ولانوع وجوده ؛ وما يناظر الصورة هو مبدأ ، وكذلك ضد هذه ، أي العدم .

أما كيف أن ها هنا مبدأين ، وكيف أن ها هنا أكثر من مبدأين ، فقد أتينا على ذكره . فقلنا أوّلاً إن الأضداد كانت وحدها هي المبادئ ؛ ثم قلنا إنه كان لابد من وجود شيء آخر موضوعًا ، وأن ها هنا إذن ثلاثة مبادئ ؛ ويتبيّن مما شرحناه الفَرْقُ بين الأضداد، ونسبة المبادئ ، وما هو الموضوع . أما معرفة ما إذا كانت الصورة أو الموضوع هو الجوهر ، فأمر لايزال غامضا(۱) . أما أن ها هنا ثلاثة مبادئ ، وكيف أن

 <sup>(</sup>١) هذه المسألة من المسائل الرئيسية الحاسمة في فلسفة أرسطو . وقد تناولها في مقالة الزيتا
 من كتاب و ما بعد الطبيعة و .

ها هنا ثلاثة مبادئ ، وكيف حالهما في الوجود م فهذا بَيَّنُ .

وبهذا ينبغي تحديد عدد المبادئ وطبيعتها .

TY

### < \( > \)

< وها نحن أولاء ، نشرع فى بيان أن الشك الذى وقع فيه المتقدمون ، وما وقعنا فيه نحن ، يُحَلُّ على هذا النحو وحده .

فأول من درسوا العلم قد ضلوا سبيل البحث عن اللحق وعن طبيعة الأشياء لعدم خبرتهم ، فاندفعوا فى طريق آخر . فهم يقولون إنه لاشيء من الموجودات تكون أو فسد ، لأن ما تكون تكوّن إما عن موجود أو  $>^{(1)}$  وفسد ، لأن ما تكون تكوّن إما عن موجود أو  $>^{(1)}$  عن غير موجود ، وليس يمكن أن يكون شيءٌ ولاعن واحد من هذين جميعًا . وذلك أن الموجود لايكون ( وذلك أن الموجود حاصل على الوجود  $)^{(7)}$  ، وعما ليس بموجود ليس يكون شيء من الأشياء ( وذلك أنه يحتاج في التكون إلى شيء يكون موضوعًا ) . ولما فتشوا) ما يلزم هذا الوضع ويتصل به قالوا إنه ليس

(١) آخر الخرم في ل .

 <sup>(</sup>٢) ش : فلا بحتاج إلى أن يوجد .

<sup>(</sup>٣) ل : تشوا -(؟)

الأُشياء كثيرًا ، بل إنما هى الموجود وحده . فأُولئك إنما اعتقدوا هذا الرأى من قِبَل ما ذكرناه .

وأما نحن فَإِنَّا نصرف القول وجهًا أُولَ على هذا النحو: قولنا إن الكون عن موجود أو عن غير موجود ، ٣٤ أو إن غير الموجود أو الموجود يفعل شيئًا أو ينفعل ، أو إن كذا يصبر شيئًا ما - أيّ شيء كان - لا فرق فيه : فإنه لا فرق بين إن نقول أن « الطبيب رفعل شيئًا أو ينفعل» ، وبين أن نقول : «إن عن الطبيب يوجد شيٌّ أو يكون شيءٌ آخر ۾ ، أيّ شيءٍ كان على الإطلاق . - ١١٩ ـ وإذا كان هذا المعنى يقال على ضربين أو يقال على أنحاء شي ، فمن البيّن أن الحال كذلك في قولنا « عن موجود » أو « أن الموجود يفعل أو ينفعل » . فالطبيب قد يبني ، لا من جهة ما هو طبيب ، بل من جهة ما هو بَنَّالا مَا ؛ والطبيب قد يصير أبيض لا من جهة ما هو طبيب ، بل من جهة ما هو أسود . فأما علاجه بالطب وتركه العلاج فإنما يكون له ذلك من جهة ما هو طبيب . ولما كنا إنما نقول على الخصوص والتحقيق في الطبيب إنه يفعل شيئًا

أو ينفعل ، أو أن شيئًا يكون عن الطبيب متى كان ما يفعله أو يقبله (۱) من جهة ما هو طبيب ، فمن البيّن أنًا إنما ندل بقولنا (۱) « إن الكون عما ليس بموجود » على هذا المعنى أيضاً أى « من جهة ما هو غير موجود » .

ولمّا لم يفصَّل أولئك هذا المعنى هذا التفصيل ضلَّوا . ولجهلهم بذلك بلغوا من الإمعان فى الخطأ إلى أن ظنوا أنه ليس يتكون شيءٌ ولا يوجد شيءٌ من الأَشياء الأُخر (٦) ، بل دفعوا التكوَّنَ كُلَّه .

ونحن أنفسنا أيضًا نقول إنه ليس يكون شي نه من الأشباء عمّا ليس بموجود على الإطلاق . غير أنّا نقول إنّه قد يكون الشي عما ليس بموجود ، كأنّا قلنا بطريق العَرَض . وذلك أنه قد يكون شي عن العدم ، وهو شي عيرُ موجود إبالذات من غير (١) أن يكون هو موجودًا

<sup>(</sup>١) ف : أي على جهة الانفعال ِ ش : أي ينفعل عنها .

 <sup>(</sup>٣) ش : ينبنى أن نفهم ها هنا أيضاً على الخصوص والتحقيق . ش : أبو على : الموجود وغير الموجود وأن الموجود يفعل أو غير الموجود ينفعل – كل واحد من ذلك يقال بالفات وبالعرض . ظلهذا كانت سواء . ويقال أيضاً على ضروب ستة لآنها نقال أيضاً بالقوة وبالمفعل .

 <sup>(</sup>٣) ش : أي سوى الوجود .

<sup>(1)</sup> ش : أي من غير أن يكون العدم موجوداً في الشيء الذي كان عنه .

فيه . وقد يُسْتَنْكُر هذا ويُظَن أنه محال أن يكون شيء عن غير موجود إلا بطريق العَرَض ؛ فإن هذا أيضًا بكون على ذلك الوجه بعينه ، مثال ذلك أنه قد يتكون عن حبوان حيوانً ، وعن حيوان ما حيــوانّ ما ، فيانْ تَكُوُّنَ مثلا كلبٌ عن فرس كان يكون الكلب عن حيوانما وعن حيوان مطلق (١) ، إلا أنه تكونه منه ليس من جهة ما هو حيوان ، إذ كان معنى الحيوان حاصلاً له . فما كان من شأنه أن يصر حيوانًا ، [ ١٤ ب ] لايطريق العرض ، فيجب أن يكون تكوُّنه عن غير حيوان ؛ وإن کان شی؛ ما موجودًا ، فلیس هو عن.موجود <sup>(۲)</sup> ولا عن غیر موجود ، لأنَّا قد قلنا على أى شيء ندلُّ بقولنا ۽ عن غير موجود » وأنه ، من جهة ما ، هو غير موجود .

ولسنا نـ فع بـــ الملك الموجودَ كله ولا غير الموجود .

فهذا نحوُّ واحد مما يتصرف به القول .

ونحوُّ آخر أنه قد يجوز أن يقال هذه الأُشياء بالڤوة ،

۲v

 <sup>(</sup>۱) ش : أبو عل قال : لم أجد : «وعن حيوان مطلق» في نقل إسحق سريانى و لا في
 نسخة قديمة سريانية ، والأولى أن نسقط.

هذه العبارة في النص اليوناني ، ولهذا يجب أن نبق عليها ولا تسقطها .

<sup>(</sup>٢) ش : أى على الإطلاق ، بل عبا هو موجودكذا .

ويجوز أن تُقال بالفعل . وقد لخصنا ذلك تلخيصًا أشدً استقصاءً في موضع آخر (١) .

فقد حصل إذن ما ضمناه من حل الشكوك التي مَن قبلنا اضطروا إلى أن رفعوا بعض الأشياء التي قيلت (٢) . فإن بهذا السبب انصرف المتقدمون هذا الانصر اف كلَّه عن الطريق المؤدى إلى الكون والفساد ، وبالجملة التغير . فإنهم (٢) لو عاينوا (١) هذه الطبيعة نفسها ، لكان بذلك زوال جميع ما ذهب عايهم في هذا المعنى .

أبوعلى: الهبولى يقال إنها موجودة وتوصف أيضاً بالعَـدَم . أما أنها موجودة فتوصف به بالذات ، وأما العدم فيلزمها بالعرَض لا بالذات ، وذلك أنه عَرض لها أن كانت غير قابلة للصورة الفلائية . ويقال إن شيئاً يفعل بالذات كالطبيب الذى يعالج ؛ ويقال إنه ينفعل بالذات كالطبيب يوصف بأنه ينشئ الطب . ويقال(أ) إنه ينفعل الشيء بالعرض كالطبيب الذى ينشئ البناء أو يتعلمه . فإذا قلنا إن الموجود كان عن الموجود ، فإنه كان عنه بالعرض لأنه لم يكن عنه من حيثهو موجود ، بل من حيث كان عادماً للصورة ، وذلك أن الهبولى التي ليست أرضاً صارت أرضاً فإنما كانت كذلك من حيث لم تكن أرضاً . ويقول إنه عن غير الموجود كان الموجود بالعرض من حيث لمن حيث لم تكن أرضاً . ويقول إنه عن غير الموجود كان الموجود بالعرض من حيث لم تكن أرضاً . ويقول إنه عن غير الموجود كان الموجود بالعرض

. U : J(r)

<sup>(</sup>۱) يشير أرسطو إلى « ما بعد الطبيعة » م ثبتا ردلتا ، ص ١٠١٧ أ ٣٥ – ص ١٠١٧ ب. ﴿

<sup>(</sup>۲) مثل النكون و الكثر ة .

<sup>(ُ )</sup> أبوعل : قوله « عاينوا هذه الطبيعة » يجوز أن يعنى بذلك الهيول ، ويجوز أن يكون يعنى بالطبيعة ما فصله من قولنا موجود وغير موجود .

<sup>(</sup>ە) ل : رقال . -

أيضاً من بعض الوجوه ، لأن العدم ليس بسبب ذاتى ، إلا أنه بالذات يكون الحيوان عما ليس بحيوان ، كما أن بالذات يكون الذى ليس بطبيب طبيباً ، وليس كقولك و ماهو طبيب كان بناء ، لأن هذا ليس بالذات ، فلاتناقض قى قولنا إن الموجود يكون عن الموجود ، ويكون عما ليس بموجود . والموجود يقال إن بالذات ، وبالعرض . فيكون الموجود كائناً عن الموجود والمعرض " ، وعن غير الموجود « بالذات » . وكونه عن الموجود بالعرض هو أنه يكون عن موجود ما موجود " ما مقابل " له ، فلا يكون الشيء كائناً عن نفسه .

ولما كان الموجود يقال إنه موجود بالقوة ، ويقال إنه موجود بالفعل ، ويقال إن المرجود بالفعل ، ويقال إن الشيء يفعل بالقوة وينفعل بالقوة — كان القول بأن الموجود يكون عن الموجود على هذا النحو. فإنا نقول إن الموجود بالفعل يكون عن الموجود بالقعة ، لا عن الموجود بالفعل .

### < 4 >

< الهيولى ؛ نقد أفلاطون ؛ نظرية أرسطو >

قال أرسطوطاليس :

[۱۱۵] وقد نجد<sup>(۱)</sup> قومًا غيرنا قد شارفوها ، إلا أنَّهم لم يبلغوا من ذلك المبلغ الذي يُكْتَفَى به .

أمّا أوّلاً فلاَّنهم يقولون على الإطلاق إن شيئًا يكون المراه عما ليس بموجود ، من قِبَل أن قول برمنيدس عندهم حق . شم من بعد ذلك فلاَّنهم يرون أنها إذا كانت واحدة بالعدد فهى في (٢) قوتها أيضا واحدة فقط وفي ذلك فَصْلُ كبير .

فإنًا نحن نقول إن الهيولى والعدم متغايران ، وإن أحدهما \_ وهو الهيولى \_ غير موجود بطريق العَرَض<sup>(٣)</sup> ،

<sup>(</sup>١) ش : ها يعني بذك أفلاطون ، فإنه أثبت لما يتكون موضوعاً ، إلا أنه لم يثبت ممني أزيد من العدم . – ويعني بقول برسنيدس ها هنا قوله إن الحارج من الموجود ليس بموجود على الإطلاق . أرسطو لا برى أن قوة الهيول واحدة ، لأنه يأخذ في حدها عدم بعض الصور ...»

<sup>(</sup>۲) ش : ق سناها .

<sup>(</sup>٣) ش : طريق العرض لأنه عرض لها عدم بعض الصور .

فأما العدم فغير موجود بالذات ، وإن الهيولى أمرٌ قريب<sup>(۱)</sup> وجوهرً على وجه من الوجوه ، فأما العدم فلا ألبتةَ . وأما أولئك فإنهم يجعلون غير الموجود الكبير والصغير على مثالِ واحد دلُّوا عليه بهما جميعًا ، أو دلُّوا عليه بكل واحد منهما على حِياله . فيكون إذن هـــذا المذهب من التثليث (٢) غير ذلك المذهب (٢) . فأمّا إلى هذا الموضع فقد بلغوا في القول بأنه يحتاج إلى أن تكون ها هنا طبيعة ما موضوعة ، إلا أنهم جعلوا هذه الطبيعة واحدة (٢) . فإن قائلاً إن قال فيها بالاثنوة (٥) . بقوله إنها كبير وصغير ، فلم يأتِّ بشيءٍ مخالف لما قيل ، وذلك أنه يُغْفِل الطبيعة الأُخرى <sup>(١)</sup> ويلغيها . فإن تلك الطبيعة تشبت وتعاضد الخلقة التي تشخلُّق بها الأَشياءُ المتكوّنة \_ عنزلة الأُمّ . وأما هذه الطبيعة الأُخرى

<sup>(</sup>١) ش : أي قريب من الموجود أي المركب ، لأنه أحد جزئيه محصلا بطريق العدم .

<sup>(</sup>۲) التليث = τοιάδος = الثلاث

<sup>(</sup>۳) ف : يعنى مذهبه هو .

<sup>(</sup>٤) ش : أبو على : لما كانت الهيولى هند أفلاطن ليست هدم شى، واحد بعينه ، لم تكن عند، عجسلة يعبر عنها بعبارة فيها معى الإيجاب والسلب ليدل على أنها غير محصلة بقوله « صغير وكبر ، لا أن كل واحدة من هاتين الفغلتين عبارة عن معنى مفرد ، بل هما عبارة عن الهيولى .

 <sup>(•)</sup> الاثنوة = dyade = δυάδα = الاثنان.

<sup>(</sup>٦) ف: يمي العام.

التي هي أحد جزءي المضادّة فكثيراً ما تخيل لمن تأمّل بذهنه سوء فعلها أنها ليست ألبتةً .

17

فإنه لما كان ها هنا شيء إلهى خير متشوّق ، فإنّا نقول إن هذا ضدّه ، وذاك هو الذى من شأنه بنفس طبعه أن يتشوّقه ويشتهيه . فأما أولئك (۱) فإنه يلزمهم أن يكون الضد يشتاق إلى فساد نفسه ، وليس يمكن أن تكون الصورة تشتاق ذاتها في نفسها ، لأنها ليست ناقصة ، ولا تشتاق ضدّها لأن الضدين يفسد كل واحد منهما صاحبه ، لكن الهيولي هي اللي تتشوّق كما تتشوق الأنثى إلى الذكر ، ويتشوّق القبيح إلى الحسن – غير أنه يتشوق (۱) لا على أنها في ذاتها قبيحة ، بل بطريق العرض ، ولا على أنسها في الذات أنثى ، بل بطريق العرض ،

Ya

و « يفسد » و « يكون » من وجه ما ، ومن وجه آخر لا ؛ فإنها من جهة أن الشيء الذي فيها يفسد

<sup>(</sup>١) ش : يمنى الذين يعتقدون أن الحيولى والعدم شيء واحد.

<sup>(</sup>٢) ف : الأنها تميل بالطبع .

بذاته تفسد ، فإن الفاسد بذاته فيها ، أعنى العدم . وأما من جهة القوة فليس تفسد بذاتها ، بل واجب أن تكون غير فاسدة ولا مُكوَّنة . وذلك أنها إن كانت مكوّنة ، فقد تحتاج إلى أن يكون لها أولاً شيء موضوع عنه \_ وهو موجود \_ كانت . وهذا هو هذه الطبيعة نفسها . فقد كانت إذًا موجودة (۱) قبل كونها . فقد كانت إذًا موجودة (۱) قبل كونها . فإنى أعنى بقولى هيولى الموضوع الأول لشيء شيء ، الذي عنه يكون الشيء ، وهو موجود فيه لا بطريق العرض ) وإن كانت فاسدة فإلى هذا [ ١٥ ب] المعنى (۱) تصير بأخرة ، فقد كانت إذن فاسدة من قبل أن تفسد .

۲۲ ۱۹۲ وأما النظر في المبدأ على طريق الصورة : هل هو واحد أو كثير ، وما هو ، أو ما هي ، على الاستقصاء \_ فإن تلخيص (٢) ذلك من عمل الفلسفة الأولى (١) ، فقد يجب أن نرجئه إلى ذلك الوقت (٩) . وأمًا أمر الصورة

<sup>(</sup>۱) ل : موجود.

<sup>(</sup>٢) ش : يعنى إلى الموو .

<sup>(</sup>٣) تلغيص = تمعيس .

 <sup>(</sup>a) ش : يعني ما بعد الطبيعة .

<sup>(</sup>a) راجع «ما بعد الطبيعة »، مقالة اللام ب ٧ – ٩ .

الطبيعية الفاسدة فنحن آحلون في تبيينه من ذي تُقبُل .

فنقول إنا قد لخصنا بهذا القول الذى فرغنا منه الآن: مبادئ ، وما هى ، وكم هى . ونحن نستقبل فى كلامنا مبدأ آخر فنقول :

][ تمت(١) المقالة الأولى نقل إسحق بن حنين

والحمد لله أهل الحمد .

وفرغ منه بخوزستان بالقصر أول صفر من سنة أربع وهشرين وخمسمائة للهجرة .

تذكرة بخط الشيخ أبى الحسن رحمه الله فى هذا الموضع :

فرغت من نسخها وتعليقها فى صفر سنة خمس وتسعين والثماثة ، وصلى الله على محمد النبى وآله(٢)

وبخطه رحمه الله على ظهر الجزء الأول والثانى :

حارضت بما فى هذا الجزء من النص نسخة يميى بن عدى التى ذكر أنه نسخها من دستور إسحق وعارضها به ثلاث دفعات ، ودفعة رابعة بالسريانى . وماكان فى هذا الجزء من إصلاح وتعليق على الحواشى بعلامة ح فهو مأخوذ من نسخة يميى ،

<sup>(</sup>١) ش يمين : نقل من خط الشيخ رحمه الله وعورض . ش شمال : عرض و لله المنة .

<sup>(</sup>٢) ش شال : عورض جا نسخة بحيمي بن عدي .

وعلى ظهر الجزء الأول :

الجزء الأول من السماع الطبيعي لأرسطوطاليس ، نقل إسحق بن حنين قرأه محمد بن على البصرى على أبى على الحسن بن السَّمْح وفيه تعليقة نسه :

# وعلى ظهر الثانى :

الثانى من كتاب السماع الطبيعي لأرسطوطاليس ، نقل إسحق بن حنين، وفيه تعليق عن أبي على الحسن بن السمح . وعلقه عنه محمد بن على البصرى.

وزاد على ظهر الثالث : ﴿ وَمَنْ كَلَامُ مَنَّى ﴾ ، وزاد فى الرابع : ﴿ وَمَنْ كَلَامُ أَنِي بَشْرُ مَتَى ﴾ ومن كلام يحيى ﴾ وفى الخامس : ﴿ وَمَنْ كَلَامُ يَحِيُّ وَفَى الْخَامِسِ : ﴿ وَمَنْ كَلَامُ يَحِيُّ وَلَى الْخَامِسِ : ﴿ وَمَنْ كَلَامُ يَعْنِي اللَّهِ عَلَى اللَّهِ وَلَى الْخَامِسِ : ﴿ وَمَنْ كَلَّامُ مِنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ عَلَيْكُوا اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَيْكُ اللَّهِ عَلَيْكُوا اللَّهُ اللَّهِ عَلَيْكُوا اللَّهُ اللَّالِقُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالِقُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

أبو الحكم كاتبها: هذا كله قد حكيته على الوجه الذى كان فى النسخة التى نسخت من الأصل بالكرخ فى جمادى الأخير سنة سبعين وأربعمائة. وما غيرت إلا التاريخ بحسب هذه النسخة فقط ، وما بينهما زيادة حرف ولانقصان. فمن قرأ هذه فكأنه قد قرأ تلك ، أعنى الأم ، الى انتسخت من أصل المؤلف. وقد المئة ] [ .

[111]

بسم الله الرحمن الرحيم

ربًّ زدنی علماً

المقالة النانية من السماع الطبيعي

< \ >

< الطسعة >

١٩٢٠ قال أرسطوطاليس:

أن الموجودات منها ما هي بالطبيعة (۱) ، ومنها ما هي
 من قِبَل أسباب أخر .

والأشياء التي نقول فيها إنها بالطبيعة : أصناف الحيوان وأجزاء الحيوان ، وأصناف النبات ، والأجسام البسيطة ( مثل الأرض والنار والماء والهواء ) ـ فإنًا نقول في هذه وما أشبهها إنها بالطبيعة .

وقد نجدهذه كلها مخالِفة التي ليس قوامها بالطبيعة. وذلك أن كل واحدٍ من هذه فيه مبدأً (٢) للحركة والوقوف.

<sup>(</sup>١) ش : أي من قبل الطبيعة .

بعضها فى المكان ، وبعضها فى النمو ، وبعضها فى الاستحالة . فأما السرير والثوب أو غير ذلك مما هو من هذا الجنس : أمّا من جهة ما لكل واحد منها اللقب الذى قد حصل له ، ومن طريق ما هو عن صناعة ، فليس فيه مبدأ غريزي أصلاً للتغير ، بل من جهة أنه قد عرض لها أن تكون من حجر أو من أرض أو مما هو مختلط من ذلك ، وبهذا المقدار حظها منه - فتكون الطبيعة مبدأ ما وسببًا لأن يتحرك ويسكن الشيء الذى هى فيه أولاً بالذات (١) لا بطريق العرض .

وأعنى بقولى « لا بطريق العرض » أنه قد يكون ٢٣ الإنسان سببًا لنفسه فى برئه من مرض به إذا كان طبيبًا ، غير أنه ليس من جهة قبوله البُرْء له صناعة الطب ، اكنه قد عرض له وهو واحد بعينه أن كان طبيبًا وقابلاً للبُرْء \_ ولذلك ربما افترق هذان أحدهما عن الآخر . وعلى هذا المثال يجرى الأمرُ فى كل واحد من سائر

 <sup>(</sup>۱) ش : مجوز أن يكون قوله n بالذات ي راجعاً على قوله n الذي هي فيه يه ء
 وجوز أن يكون راجعاً على قوله م يتحرك a.

الأشياء (١) التي تُعْمَل ، فإنه ليس منها شي ابتداء عمله موجود فيه ، بل بعضها يُوجد ذلك في غيرها ومن خارج: مثل البيت وكل واحد من سائر (١) ما يُعْتَمل باليد . وبعضها يوجد ذلك فيها ، إلا أنه ليس بذاتها وهي الأسباب التي تكون لها بطريق العَرَض .

٣٢

فهذا معنى الطبيعة . فأمّا « ما له طبيعة » فهو ما كان له مثل هـذا المبدأ . وكل ذلك جوهر ؛ فإن الطبيعة أبدًا موضوع (٢) مّا في موضوع ما .

وأما «ما على (1) المجرى الطبيعى » فهو هذه (۵) والأشياء الموجودة لهذه بذاتها ، مثل أن للنار السمو إلى فوق ، فإن هذا المعنى ليس هو « طبيعة » ولا « ماله المعنى اللهجرى الطبيعى ».

فقد قلنا « الطبيعة » ما هي ، وما معنى « بالطبع »

<sup>(</sup>١) ش ۽ يعني الصناعية .

<sup>(</sup>٢) ف : يعنى الصنائع .

<sup>(</sup>٣) بعدها في الصلب ( و لكن معلم عليه و فوقه : شرح ) « يعني معني ما » .

 <sup>(1)</sup> ش : ح (= یم ی بن ملی) : ما یجری الحبری الطبیعی .
 (۵) ث : آی هی ما له بدأ ، وهی أیضاً الأشاء الموجودة لهذه التی اله المبدأ .

١.

و الا على المجرى الطبيعي الله . فأما تبيين أن الطبيعة شيء موجود فإنه لمما يستحق أن يُهْزاً به ؛ وذلك أن من الأمور الظاهرة أن كثيرًا من الموجودات يجرى ذلك المجرى ، وتبيين الأمور الظاهرة بالأمور الخفية [١٦٠] إنما هو مِنْ فعل من لا يقدر أن يميز بين المعروف بنفسه وبين المعروف بغيره . وليس مما يخفى أنه قد يمكن أن يعرض مثل ذلك ، وذلك أنه قد يجوز أن يبين مبكر أبير بالقياس أمر الألوان إذا كان مولودًا على العمى . فيكون كلام مَنْ ذَهَب هذا المذهب في الأسماء لا محالة فيكون كلام مَنْ ذَهَب هذا المذهب في الأسماء لا محالة من غير أن يتصور بذهنه شيئًا أصلاً .

أبو على : إن أرسطوطاليس يتكلم في هذا التعليم في أشياء خمسة: أولها : أن يفصل بين ما يكون بالطبيعة ، وبين الموجودات التي تكون بسبب آخر ، فيقول إن من الموجودات ما يكون بالطبيعة ، ومنها مايكون بسبب آخر يعيى الصناعة والبخت . ويعيى بالطبيعة ها هنا صورة الشيء التي بها هو ما هو ، وهي المقوّمة لجوهره كصورة المي وصورة الخمر ، بخلاف صورة الثوب والأشياء المعمولة بالصناعة كلها نحو الكرسي ، فإن ذلك ليس يقوَّم جوهر الحشب لأنه إن نقص الكرسي بقي الحشب محاله : وهذه الصورة المتوّمة لجوهر الشيء هي سبب للحركة والوقوف : إما الحركة المكانية ، أو النمو ، والاستحالة .

وثانيها : أن يحد و الطبيعة ، بأنها مبدأ وسبب ما لأن يتحرك ويسكن الشيء الذي هي فيه أولا، بالذات لا بطريق العَرَض . وقدقال قوم إن قوله «بالذات» يرجع إلى قوله : « الذى هي فيه » وقوله : « لابطريق العرض » يرجع إلى « يتحرك » . وما يتحرك لا بالطبيعة ، بل بأمر عارض إمّا أن يكون المحرك من خارج كبناء البيت ، أو من داخل غير أنه عارض ليس يقوم جوهر الشيء نحو الملاح الذى هو في السفينة وهو يحركها ، وصناعة الطب العارضة على المرض فإم تشنى المريض .

وثالثها : أن يتكلم فى الشيء الذى فيه طبيعة ، فيقول إنه هو الذى له هذا السبب .

ورابعها : أن يتكلم فيما هو على المجرى الطبيعى . وهذا هو الجوهر الذي فيه هذا السبب الذي هو طبيعة . ويكون أيضاً العرض الجارى على غير تشويه نحو السمو لننار . وإن جرى الفمل على تشويش لم يقل إنه على المجرى الطبيعي .

وخامسها : أن يقول إنه لاينبغى أن يتكلف لإقامة البيان على الطبيعة لظهورها ؛ ولو أنها كانت خفيّة لم يكن للطبيعي أن يبرهن عليها لأنها مبدأ وصاحب الصناعة لايبيّز مبدأ صناعته .

وأجرى التعرّض لإقامة البرهان على ذلك مجرى التعرض لإقامة البرهان على الألوان ، نحو أن يقول قائل : البياض هو لون مفرَّق للبصر ، وهذا لون " مفرّق للبصر ، فهو بياض . – ومن سالك هذه السبيل يكون قد رام أن يثبت أسم البياض لما هو مفرّق للبصر ، ويكون قد عدل عن المعانى .

قال أرسطوطاليس :

وقد ظن قومٌ أن الطبيعة وجوهر (١) الموجودات الطبيعية الشيء الأول(٢) الموجود في كل واحد الذي هو

أي ذات .

<sup>(</sup>٢) تحتها : يعني الهيول . ۔

[ ۱۷ ا ] غيرُ مُهيَّأُ (١) بذاته : مثال ذلك أن طبيعة السرير : الخشب ، وطبيعة التمثال : النحاس .

قال أنطيفن(٢) : والدليل على ذلك أنه إن غُرِس في ١٣ الأرض سرير فنشأت فيه عن العفونة قوةً فأنبت فيه غصنًا (٢) لم يكن ما تولد سريرًا بل خشبة ، فيكون هذا المعنى ، أعنى الحال التي هو بها ، على السنن والصناعة <sup>(1)</sup> إنما هي له بطريق العَرَض ؛ فأما جوهره فهو ذلك الشيء الذى به يئبت فيقبل ما يقبله من ذلك وما أشبهه دائمًا. قال : فبان كانت حال كل واحد من هذين عند شيءٍ ما آخر هي هذه الحال بعينها كأنها كحال النحاس والذهب عند الماء ، وحال العظام والخشب عند الأرض ، وكذلك يجرى الأمرُ في الأشياء الأخر ، أي شيء كان ، فيجب أن يكون ذلك الشيءُ هو طبيعتها وجوهرها ، ولذلك قال بعضهم (٥) إن طبيعة الموجودات هي النسار . وقسال

<sup>(</sup>۱) ف: أي غير مخلق.

<sup>(</sup>٣) راجع شذرات ديلز ، انطيفن شذرة رتم ١٥.

<sup>(</sup>٣) في اليوناني = ، المعارض من عض عض صنير . وفي انحطوط : عصا .

<sup>(</sup>٤) ش : أي الحال الصناعية .

<sup>(</sup>ه) ش : يعنى بعض الطبيعيين .

بعضهم إنها الأرض ، وقال بعضهم الهواء ، وقسال بعضهم الماء ، وقال بعضهم إنها عدة منها ، وبعضهم قالإنها الجميع . فإن الشي الذي ظنه واحد واحد منهم بهذه الحال \_ واحدًا كان أو أكثر من واحد فإياه وإياها جعل الجوهر كله ، وإن سائر الأشياء كلها آثار تلحق هذه وحالات (۱) وملكات ، وإن أي هذه كان فهو أزلى . وذلك أنه ليس يكون لها تغير من ذاتها ، وسائر الأشياء يتكون ويفسد مرارًا لا نهاية لعددها .

نهذا وجه واحدٌ مما تقال عليه الطبيعة ، أعـنى الهيولى الأولى الموضوعة لكل واحدٍ مما فيه نفسه مبدأ للحركة والتغير .

## أبو على :

إن أرسطوطاليس بحكى عن أنطيفن أنه جعل الهيولى أحق بأن تكون جوِهر الشيء وطبيعته . وقياسه على ذلك هو هذا :

الطبيعة والجحوهر هو الشيء الأول الثابت الموجود فى كل شيء إذ كان الجموهر أحق بالثبات من غيره

والهيولى هي الثابتة في كل شيء

. . فالهيولى هي الطبيعة والجوهر.

YΑ

<sup>(</sup>۱) ف : ح ( = يحى بن عدى ) : وهيئات .

ويبين أن الهيولى ثابتة وإنما الصور تتعاقب وتكون وتبطل ، بأن السرير إذا نبت لمكان العفونة المستفادة بدفنه فى الأرض فإنه ينبت غصناً لاسريراً . فصورة السرير تبطل ، وهيولاه ، وهو الخشب ، لايبطل .

قال : وحال كل واحد من هذين ... يعنى الحشب والنحاس ... عند شيء آخر ... يعنى المائى لأنه عنه شيء آخر ... يعنى الماء والأرض . أما النحاس فعند البخار المائى لأنه عنه يتكون ، وأما الحشب فعند الأرض لأنه هو الأغلب عليه . فيجب أن يكون جوهر الحشب وطبيعته هو الأرض لأنها هيولاه كما أن الحشب هيولى التمثال ... ، ...

قال: ولهذا كل من جعل الأسطقسات الأربع هي الموضوع الأول ، أو واحداً منها أيها كان أو عدة منها ، فإنه يجعل ما قال إنه هو الموضوع من ذلك هو الطبيعة ، من قال منهم إن واحداً منها هو الموضوع ، أومن قال منهم إن عدةً منها أو كلها.

قال أرسطو طاليس :

وتقال على وجه آخر [ ١٧ ب ] : على الخلقة(١) والصورة التي بحسب(٢) القول .

فكما أنه يقال للصناعي والمصنوع صناعة ، كذلك يقال للطبيعي والمطبوع طبيعة . ولسنا نقول في ذلك إن ١٩٣ فيه (٢) بَعْدُ شيئًا صناعيًا أصلاً ، ما دام هو سرير بالقوة فقط ، ما لم تكن له صورة السرير ، وإلاً أن ها هنا صناعة . ولا نقول أيضًا طبيعة ولا في الأشياء التي قوامها إنما

<sup>(</sup>۱) الملقة = أبهومها

<sup>(</sup>۲) ش : ح ن يمنى الحدوالمعنى .

<sup>(</sup>۲) ل : له .

يكون بالطبيعة : فإنّ ما هو(١) بالقوة لحمّ أو عظم ليس له طبيعة - مالم يقبل الصورة التي بحسب القول وهي التي بها نحدُه فنقول في اللحم ما هو وفي العظم ما هو . فيكون هذا الوجه الذي عليه قلنا إن الطبيعة هي خلقة وصورة لما فيه بنفسه مبدأ للحركة غير ذلك الوجه ، وهذه الصورة غير مفارقة إلاّ بالقول (١) . فأما المركب من هذين فليس هو طبيعة ، لكنه بالطبيعة : مثال ذلك الإنسان .

وأما تلك (٢) فإنها أحرى من الهيولى بأن تكون طبيعة ، فإن كل شيء إنما يقال إنه «هو » إذا حصل باستكماله ، وذلك أولى به حينثذ منه به إذا كان بالقوة .

أبو على :

قد بيّن أولاً أن الصورة أحق من الهيولى بأن تكون جوهراً وطبيعة ـــ بقياس(٤) النظير فقال : إن الصناعي والأشياء المصنوعة يقال إن له صناعة،

<sup>(</sup>١) ف : ح : من خارج ما دامت بالقوة . – ل : وليس له . . .

 <sup>(</sup>۲) ش : ح : أي بالوهم المجرد لا بالفعل .

<sup>(</sup>٣) ش : يعنى الخلقة . – . يقصد : المؤلف من الهيولى والصورة .

<sup>(</sup>t) قياس النظير = Raisonnement par Analogie

وكذلك الأشياء الطبيعية والمطبوع يقال إن له طبيعة . فكما أن الصناعة لا تقال على الشيء مادامت له بالقوة لا بالفعل ، كالسرير لا يقال على الخشب قبل وجود صورة السرير فيه بالفعل – فكذلك ينبغى ألا يقال على الشيء إن له طبيعة اللحم وهو لحم بالقوة ، بل حتى توجد له صورة اللحم بالفعل ، وكذلك سائر الأشياء غير اللحم .

وبيّن أيضاً ذلك بأن الشيء إنما يكون هو الذى هو إذا حصل باستكماله تصوّر بصورته، لأنه حينئذ يكون أحق بأن يفعل ، ومن قبل كان أحقّ من أن ينفعل ، والفعل أليق بالوجود والجوهر من الانفعال .

قال أرسطوطاليس:

وأيضاً فإنه قد يتكون من إنسان إنسان ، إلا ١٩٣ إنه لايتكون من سرير سرير . ولذلك يقولون إن الشكل ٩ ليس هو طبيعة ، بل الخشب ، لأن الذي يتكون عند بلوغ الغصن ليس هو سريراً بل خشبة . فإن كان هذا(١) صناعة فالصورة أيضاً طبيعة ؛ وذلك أنه قد يكون من إنسان إنسان أ

# أبو على :

قد أخذ ببين من حجة أنطيفن أن الصورة هي أحق بأن تكون طبيعة ، بأن قال : إن الصورة التي هي صورة النوع : تثبت مع التغير ، لأن الحشب إذا كان غصناً فهو خشب ، والإنسان يتولد عن الإنسان ، لا عن نوع آخر . فيجب أن تكون الحلقة هي الحوهر والطبيعة .

<sup>(1)</sup> ش : قوله ﴿ هَذَا يَهِ يَرْجُعُ إِلَى السَّرِيرِ .

۱۲

۱۸

# ١٩٩٠ قال أرسطوطاليس:

وأيضاً فإن الطبيعة التى تقال على معنى التكون إنما هي طريق إلى الطبيعة (1) . فإنه ليس يجرى الأمرُ في ذلك مجراه في قولنا إن الطريق الذي يُسْلَكُ في علاج الطب ليس يؤدى إلى الطب بل إلى(٢) الصحة ، وذلك أنه قد [١٨٨] يجب لامحالة علاج الطب من الطب ، وليس يؤدى إلى الطب . وليست هذه حال (٢) الطبيعة عند الطبيعة ، لكن المنطبع عن شيء فإلى شيء يصير عند الطبيعة ، لكن المنطبع عن شيء فإلى شيء يصير أو ينطبع شيئاً ما ، وانطباعه شيئاً (١) ما ليس (٥) هو الذي عنه (١) ابتدأ ، بل الذي إليه يصير . فالطبيعة إذن خلقة (٢).

و «الخلقة » و «الطبيعة » تقال على ضربين : فإن العدم أيضاً هو على وجه من الوجوه صورة . فأمًا هل في

<sup>(</sup>١) ش : ح : أي الانطباع ، يعني العمورة .

<sup>(</sup>۲) ش : يَبين شكاً .

<sup>(</sup>٣) ف : يسي على طريقة التكون.

 <sup>(</sup>٤) ف : يعنى على طريق التكون .

<sup>(</sup>ه) ليس: مكررة.

<sup>(</sup>۱) ف : يعني الصورة .

<sup>(</sup>٧) خلقة = آلاهوومير

التكون (١) المطلق العدم وشيء ما هو ضد ، أوليس فيه . فنحن باحثون عن ذلك بأَخرَة(٢).

أبو على :

إن أرسطو يقول إن طريق التكون إنما يقال له طبيعة لأنها توَّدى إلى شيء ، والذى توّدى إليه هو الصورة لا الهيولى ، فينبغى أن تكون الطبيعة هي الصورة .

قال : ولا يُلزَم على ذلك إذا كان طربق العلاج من صناعة الطب أن يفضى إلى صناعة الطب حتى تكون الصحة ُ من الطب ؛ وذلك أن العلاج إنماكان من الطب لأجل المبدأ ، لالأنه ينتهى إلى الطب .

 <sup>(</sup>۱) ش : يمنى تكون الجوهر .

<sup>(</sup>٢) في كتاب ۾ الكون و الفساد ۽ م ٣ .

### < Y >

# <موضوع الطبيعة ، أو علم الطبيعة>

١٩ - قال أرسطوطاليس:

وإذ كنا قد لخصنا الجهات التي عليها تقال الطبيعة ، فقد ينبغي أن ننظر بعد ذلك في الفرق بين التعاليمي فقد ينبغي أن ننظر بعد ذلك في الفرق بين التعاليمي وبين الطبيعية سطوحاً وبين الطبيعي ما هو . فإن للأجسام الطبيعية سطوحاً التعاليم . وأيضاً : هل صناعة النجوم غير العلم الطبيعي أو هي جزءٌ منه ؟ فإنه إن كان من حق صاحب العلم الطبيعي أن يعلم ما الشمس وماالقمر ، وليس من حقه أن يعلم شيئاً مما يلزمها في ذاتها ، فإن ذلك يشنع من كل وجه ، وخاصة من قِبَل أنا نجد الذين كلامهم في كل وجه ، وخاصة من قِبَل أنا نجد الذين كلامهم في عن العالم وعن الأرض هل هي كرية أم لا. والتعليمي أيضاً قد ينظر في هذه ، إلّا أن نظره فيها ليس من جهة ما أيضاً قد ينظر في هذه ، إلّا أن نظره فيها ليس من جهة ما

<sup>(</sup>۱) = μαθηματικός الرياضي، الباحث في الرياضيات ؛ الطبيعي حد φυσικός الباحث في الطبيعة .

كل واحد منها نهاية للجسم الطبيعى ، ولانظره أيضاً فى أعراضها من جهة أنها عرضت لهذه الأجسام التى هى بحال كذا . ولذلك قد يُخلصها منها ويُفردها عنها ، فإنها قد تنفرد بالذهن عن الحركة(١) ولايكون فى ذلك فرق(١) ، ولايلحق \_ إذا أفردت \_ أمرٌ باطل.

# أبو على :

لما كان للأجسام سطوح وحجم وخطوط ونقط ، وكان الطبيعي يتكلم في ذلك ، وكذلك التعليمي - جاز أن يظن ظان أن العلم التعليمي والطبيعي والطبيعي والطبيعي والطبيعي إنما ينظر في ذوات هذه الأشياء ولاينظر فيما يلزم ذوات هذه الأشياء ولاينظر فيما يلزم ذوات هذه . وقد أبطل أرسطو هذا الحل لأنه من الشنع ألا يكون العلم الطبيعي ينظر فيما يلزم الأجسام الحل لأنه لايكون العلم مستوفئ إذا لم ينظر في جميع لوازم الشيء.

وأيضاً فإن الطبيعى ينظر فيما يلزم هذه الأجسام ، يعني الشمس والقمر ، لأنه ينظر في أشكالها : أكرية هي ، أم لا ؟ وهذا نظر فيما يلزم ذاتها لا في ذاتها ... وهو يحل الشك بأن التعليمي ... بعني المهندس ... إنما ينظر في الأشكال من غير أن يأخذها بهاية لجسم طبيعي . بل إنما ينظر في الشكل الكرى والمسطح مجرداً من مادة ، ولا ينظر في أعر اضهذه الأشكال من جهة أنها عرضت في أجسام هي بحال كذا ، أي هي مما يتكون أو يفسد . ولذلك قد يجوز أن يفرز ما يتكلم فيه التعليمي من المادة في الفكر ، ولا يلحق ذلك أمر باطل .

<sup>(</sup>١) ش : أي عن المادة المتحركة . وإنماكني عن المادة بالحركة لأن المادة أصل للحركة .

<sup>(</sup>۲) ف : نقص .

١٩٣ ـ قال أرسطوطاليس :

والذين أيضاً قالوا بالصور يفعلون ذلك من غير أن

يشعروا(١)؛ وذلك أنهم يفردون الصور الطبيعية ، وهي

١١٩٤ بالقياس إلى التعليمية أقل ذاك(٢) تنفرد(٢). وقد

يبين لك ذلكإن شرعت فى تحديد كل واحد من الصنفين ، أعنى الطبيعية والأعراض<sup>(1)</sup> فإنك تحد بحد الفرد وحد الزوج وحد المستقيم وحد المنحى ، وأيضاً حد العدد<sup>(2)</sup> وحد الخظ وحد الشكل ، كلذلك يكون خلواً من الحركة<sup>(1)</sup> ، ولانجد ذلك فى حد اللحم أو حد العظم أوحد الإنسان . لكن هذه إنما تقال كما يقال الأفطس<sup>(۲)</sup> لاكما يقال المنحنى . وقد يدل على

ذلك أيضاً ما كان من التعالم أقرب إلى العلم الطبيعي

مثل علم المناظر وعلم التأليف والتنجم ، فإن حالها ،

<sup>(</sup>١) ف : أي لا يشعرون بالفساد الذي يلزم عن ذلك .

 <sup>(</sup>٣) ش : يفردرنها من المادة في الوجود . من عادة اليونانيين أن يقولوا ٥ أقل ذاك ٥ أبها ليس ذلك من شأنه .

 <sup>(</sup>٣) ش : أى من غير أن تدخل اخركة في حدوده .

<sup>(1)</sup> ش : أي ينظر فيها أصحاب التمالج .

 <sup>(</sup>٥) ش : حدا لعدد لا يدخل فيه المادة أذنه يعد الأعر اض كما يعد الأجسام .

<sup>(</sup>٦) ش : أي من المادة وذلك أن المادة أصل الحركة .

<sup>(</sup>٧) ف: يمنى الأنف,

من وجه من الوجوه ، بعكس حال الهندسة ، وذلك أن الهندسة تنظر في الخط الطبيعي ، غير أن نظرها فيه ليس من جهة ما هو طبيعي . وأما علم المناظر فإن نظره في الخط التعليمي لامن جهة ما هو تعليمي ، بل من جهة ما هو طبيعي .

أبو على :

17

علم المناظر وعلم التنجيم أقربُ إلى العلم الطبيعي من علم الهندسة ، لأن المناظري يتكلم في الحط الطبيعي وهو الحط الحارج من الناظر ، والمنجِّم يتكلم في الكرة لا الوهمية لكن الطبيعية . فإذا كانا إنما يتكلمان في الصور الملابسة ، وهما قريبان من الطبيعي ، فالطبيعي بذلك أحق ، أعني أن لا يجرُّد الصور من المادة(١) :

قال أرسطوطاليس:

فإذا كانت الطبيعة تقال على شيئين وهما الصورة ١٢ والهيولي ـ فقد ينبغي أن نجعل نظرنا فيها كنظرنا في الأَفطس ما هو لو كان بحثنا عنه . فلا نجعل نظرنا في الأمور الطبيعية خلواً من الهيولى ، ولا نجعله من جهة الهيولى (٢) ، فإن الإنسان قد يتشكك في هذا المعنى

<sup>(</sup>١) ورد في الهامش عند هذا الموضع : ﴿ آخر الثاني يُخطه رحمه الله . ﴿ .

<sup>(</sup>٢) ف : وحدها.

أيضاً فيقول: لما كانت الطبائع طبيعتين، فعن أيهما يجب أن يَبْحث؟ أوقد يجب عليه أن يبحث عن المركب منهما ؟ لكن إن كان يجب عليه البحث عن كل واحد منهما . فهل العلم بكل واحد منهما . فهل العلم بكل واحد منهما . العلم بكل واحد منهما منفرد عن العلم بصاحبه وهو غيره ؟

فإنك إن جعلت نظرك من قِبَل ما عمل عليه القُدَماءُ
١٢٠ ظننت أن البحث إنما هو عن الهيولى ، فإن أنبادقليس
وديمقراطيس إنما شرعوا فى أمر الصورة والماهية شروعاً
يسيراً.

وإن كانت الصناعة إنما تتقبل الطبيعة ، وكانت المعرفة بالصورة والهيولى فيها إلى ووضع ما من علم واحد مثال ذلك أن على الطبيب معرفة الصّحة ومعرفة المرار والبلغم(١) وهي التي تكون فيها الصّحة ، وعلى هذا المثال

 <sup>(</sup>١) البلنم كلمة بونانية معربة φλέγμα معناها اللغوى الأصلى : حربق ، شملة ،
 التهاب ؛ ثم أصبحت عند ابقراط ومن تلاء من الأطباء تدل على عصارة بيضاء باردة سيالة في الجسم الإنساني ، نظر إليها على أنها مادة وعلة لكثير من الأمراض – والسبب في ذلك فيها يبدو أنه نظر إليها على أنها نقيجة النهاب داخل .

على البنّاء أن يعرفه صورة(١) البيت ويعرف هيولاه أنها لَبِنَّ وخشب. وكذلك يجرى الأَمر في سائر الصناعات فمن حق العلم الطبيعي أيضاً أن يعرف الطبيعتين جميعاً.

أبو على :

إذا كانت الصناعة تتقبل الطبيعة وكان العلم بالصناعة يتناول الهيولى والصورة إلى حد ما ، يعنى أنه يتناول الهيولى القريب لا البعيد ، لأن على الطبيب أن يعرف الصحة التي هي الصورة ويعرف الحيولى وهي البلغم والمرتان(٢) وليس عليه أن يعرف عنصر البلغم ، فكذلك العلم بالطبيعة يجب أن يتناول الحيولي والصورة .

# قال أرسطوطاليس:

وأيضاً فإن الشيء الذي من أجله يكون ما يكون والغاية (٢) المقصود به إليها وما هو بسبب (١) هذا من علم واحد والطبيعة هي غاية و «ما من أجله» فإن ما كان من الأشياء التي حركتها متصلة له غاية ما ، فتلك الغاية هي آخِر أمره و «ما من أجله » كان ولذلك صار

 <sup>(1)</sup> في الصلب : خاية . وفي الهاش : ح : وجدنا في نسخ أخر عدة مكان ، و غاية .
 « صورة » — و دفا هو الأصم أأنه في اليوناني Elõog .

<sup>(</sup>۲) ل: المرتين.

 <sup>(</sup>۳) ش ; ح : « العاية المقصودة ه و ه الذي من أجله به هما عبارتان عن منى واحد ،
 رهو الصورة .

<sup>(؛)</sup> ف : يعني قبول الحيولي الصورة.

قول الشاعر(١) إنه «صائر إلى الموت ، وهو الذى من أُجله كان ، ، قولاً مستحقاً للهزء ، لأَن مجرى الأُمور ليس هو على أَن كل آخر فهو غاية(١) ، بل الآخر الأَفضل.

وأيضاً فإن الصناعات قد تعمل الهيولى عملاً (بعضها على الإطلاق(٢) ، وبعضها على جهة التهيئة(٤) لها لتصلح في العمل) ، ونحن نستعملها من قبل أنها جميعاً من أجلنا كان وجودها . ( فإنا نحن أنفسنا أيضاً غاية على وجه من الوجوه ، وذلك أن الذي «من أجله» يقال على وجهين ، وقد قيل(٩) ذلك في أقاويلنا «في على وجهين ، وقد قيل(٩) ذلك في أقاويلنا «في على الهيولى العازمة على الفيولى العازمة بها صناعتان(٧) : وهي المستعملة ، ومِن صناعة العمل هندسة الأعمال . ولذلك كانت الصناعة المستعملة هي

<sup>(</sup>۱) ش : ح : ۵ یعنی آومروس » . - لیس هومیروس ، بل شاعر کومیدی مجهول ( داجع Kock, Com. Att. Fr. iii, p. 493 ) . وفی المخطوط F ( لودنئیو ( ۱۷ ه ۷ ، من الترن الرابع عثر ) رد : وهو یورینیدس .

<sup>(√)</sup> ش ؛ أي الأرّب في الذي • .

<sup>(</sup>٣) ش : كفطاع الحشب للنجارة . .

 <sup>(</sup>٤) ش : وهو الذي يمدى ما قطع لممل النجارة .

 <sup>(</sup>٠) ف : ای بُوگِن کَ

 <sup>(</sup>٦) ف : ويعنى الأخلاق ه . - المقصود الإشارة إلى محاررة أرسطو بعنوان وفالفلسفة ه .
 (٧) أن الدخامة الذ تستعمل الانتاب ، والصناحة الذ تشدف عار الانتاب ، وهر.

 <sup>(</sup>٧) أى : الصناعة الى تستعمل الانتاج ، والصناعة الى تشرف على الانتاج ، وهي ما يسميه هنا هندمة الأصال .

أيضاً منسوبة على وجه ما إلى هندسة الأعمال ، إلا أن الفرق بينها أن تلك إنما تنسب إلى هندسسة (۱) الأعمال من جهة أنها عارفة بالصورة ، وهذه من جهة أنها تعتمل الهيولى فإن الربّان يعرف صورة السّكان كيف بنبغى أن يكون ويأمر بعمله عليها ، وهذا الآخر (۱) يعلم من أى خشبة ومن أى حركات يتم عمله . فأما فيما يُعمَل بالصناعة فإنّا نحن نقول عمل الهيولى له بسبب ذلك المعيى . وأما الأشياء الطبيعية فإنها حاصلة [١٩٩]

# أبو على :

لما كانت الصورة غابةً يعمل ما يُعْمَلَ بسببها ، والهيولى وقبولها لما تقبله هو سبب للصورة ومن أجل الصورة يكون ، ولهذا كان قطع الحشبة من أجل البيت والسرير – وجب أن يكون الصانع إذا علم الصورة أن يعلم الهيولى والسبب المردى إلى الصورة ، وإلا لم يمكنه تحصيل الصورة .

 <sup>(</sup>١) هندسة الأعمال : هكذا وردت إذن نى الأصل اليونانى المأخوذ عنه العربي ؛ وقد وردت أيضاً فى المخطوطات اليونانية التى بين أيدينا ، ولكن Prantl (ط ١) يقترح حذفها ، ووافقه فى ذلك رُصُن \*.

 <sup>(</sup>۲) ش : يعنى صاحب هندة الأعمال مثل إناء السفية كينى النجار ، وهو والربان يستمعلان الهيول ( وهو الربان فيستعملان ) إلا أن الربان يعرف الصورة والنجار له معرفة الحشب الذي يصلح لصورة السفينة .

وفى الهامش أيضا: و الفاية غايتان : غاية بها يكون الثىء هو الذى هو وهى الصورة نحو صورة البيت ، وغاية لها يكون ما يكون وهو المنفعة الحاصلة بالصورة نحو ستر البيت ثنا . ولهذاكنا نحن غاية إذكان البيت "يفعل لنا . وقد بين هذين القسمين فى الفلسفة يعنى الإخلاق ه .

فيجب أن تكون الصناعة تتناول الهيولى والصورة . وكذلك العلم الطبيعى يجب أن يتناول الهيولى والعابيعة التي هي الصورة .

وقد أورد أرسطو شكًّا وهو أنه ليس الصناعات كلها تُعْنَى بالصورة ، فإن قَطَّاع الحشب والمهيِّيُّ للخشب للنجار إنما يهيئان الهيولى ولايجب أن يعلما صورة البيت والسرير . وصناعة هندسة الأعمال ، وهي صناعة الربان ، تعرف صورة التُّسكان ولا تعلم الهيولى التي تليق بتلك الصورة ، ولهذا يأمر النجار بعمله ، والنجار يعلم الحشب الذي يليق بتلك الصورة . – وهو يحل الشك بأن الهيولى في الأمور الطبيعية هي في الأشياء الطبيعية ليست خارجة عنها نحو الأعضاء التي يتركب منها الإنسان وهي هيولاه القريب . فأما الأمور الصناعية فإنّ من هيولاها ما هو خارج عنها . ولما كانت طبيعة البّشر لاتني بعمل الهيولي والعلم به ، جاز أن يتقسَّم الناسُ علم الهيولي والصورة وعملهما : فواحدٌ يَقطع الحشب، وآخر يعمل السرير . وليس ينقض ذلك قوله الأول إن الصناعة تتناول الهيولى والصورة ، لأنه إنما عني فى هذا الموضع بالهيولى الهيولى القريبة . فأما البعيدة فإن الصناعة لايجب أن تتناولها . ولهذا قال أولاً ﴿ إِلَى حَدُّ مَا ﴾ . وذلك أن الطبيب يلزمه في صناعته أن يعرف البلغم والمرّتين وهي هيولى الصحّة التي يقصدها ، ولايلزمه أن يعرف هيولى البلغم : أهيالاً طقسّات، أم لا .

قال أرسطوطاليس:

198 - وأيضاً فإن الهيولى من باب المضاف . فإن المختلفة ألم الصورة تختلف هيولاها (١) . فإلى أى مقدارٍ يجب على الطبيعي أن يبلغ في معرفة الصورة والماهية ؟ فنقول : إنه كما أن الطبيب يبلغ في معرفة العَصَب ، والصفار

<sup>(</sup>١) ش : ح : يعنى الهيولى القريبة .

يبلغ فى معرفة الصُّفْر (١) إلى الشيء إلى (٢) من أجله كل واحد منهما ، كذلك يجرى الأَمرُ فى هذه (٢) أيضاً من أنه يجب أن يُعلمَ أنها صور مفارقة (١) ، إلَّا أن وجودها فى الهيولى . فإن الإنسان إنما يولده إنسان والشمس. فأما الحال فى المفارق (٥) أية حالٍ هى وما هو فمن حقّ الفلسفة الأولى .

### أبو على :

الهيولى والصورة من باب المضاف ، لأن الهيولى هيولى لشيء ما ، والصورة صورة الهيولى . والعلم بالمضافين واحد . فإذن العلم بالهيولى . والعلم بالصورة من علم الطبيعى ، إذ كان العلم بالصورة من علم الطبيعى ، وبيّن أن الطبيعى ليس يجب عليه أن يتكلم [ ٢٠١] إلا في الهيولى القريبة والأسباب القريبة . ولهذا لايتعرض للأسباب المفارقة : هل لها وجود " ، أم لا .

<sup>(</sup>۱) السفر: « هو النحاس الأصفر: منه معدف ، ومنه مصبوغ من الأحسر بالنوتيا » ( ابن الحشاء: « مفيد العلوم ومبيد الهموم » وهو تفسير الألفاظ الطبية واللغوية الواقعة في الكتاب المنصورى للرازى ، نشرة جوورخ س . كولان ، و ه . ب . ج . رنو ، وباط الفتح سنة ١٩٤١ ، ص ٩٣ برتم ٨٥٦ ) . والصفار : صانع الصفر .

<sup>(</sup>٢) ش : ﴿ كَذَا كَانَ فِي الْأُمْ ﴾ . – رهو عامى ، صوابه : الذي .

<sup>(</sup>٢) ف : يعنى الأمور الطبيعية .

<sup>(1)</sup> ش : أي معناها غير معني الهيولي .

 <sup>(</sup>a) ش : ح : يمنى الصورة الله لا تلابس الهيولى .

< " >

<العلل : أنواعها وأحوالها >

قال أرسطوطاليس :

17

وإذ قد لخصنا هذه الأشياء ، فقد ينبغى أن نبحث عن الأسباب ما هى وكم هى فى العدد. فإنَّ نظرنا هذا الذى نحن بسبيله لما كان غرضه العلم وكنا لا نظن بشىء (١) من الأشياء أنَّا قدعلمناه دون أن نتقدم فنحصل فيه من قبل أى شىء كان ، وهذا هو أن نحصل سببه الأوّل فمن البيِّن أنه ينبغى لنا نحن أيضاً أن نفعل هذا الفعل فى أمر الكون والفساد والتغير الطبيعى كله حتى نكون إذا علمنا مبادئها التمسنا أن نرد إليها شيئاً شيئاً ممانبحث عنه.

فنقول (+) : إن « السبب «يقال على وجهواحد (١)(١)

<sup>(</sup>۱) ف: نعتقد ن شیء.

<sup>(+)</sup> هذا الموضع ۱۹۱ ب ۲۲ – ۱۹۵ ب ۲۱ تکرر بحرونه تقریباً ق « ما بعد الطبیعة » م دانا ف ۲ .

<sup>(</sup>٣) ش : أيّ على أحد الوجوء .

ما عنه يكون الشيء ، وهو فيه (١) ؛ ومثال ذلك النحاس لتمثال الإنسان ، والفضة لتمثال الفيل وأجناس هذين (٢) .

ويقال على وجه آخر (٢) الصورة والتمثال: وهذا هو القولُ الدالُّ على ماهية الشيء وأجناسُ هذا (ومثال ذلك أن جنس النغمة التي بالكل<sup>(٣)</sup> نسبة الاثنين إلى الواحد)، وبالجملة العدد والأحزاء المحصورة (١) في الكل.

ويقال أيضاً (٣) الشيء الذي منه المبدأ (٩) التغير ، وكذلك والهدوء ، مثال ذلك أن المُشير (١) سبب ، وكذلك

<sup>(</sup>١) ش : الهيولي فيه لأنها جزء من المركب.

 <sup>(</sup>٣) ش : وأى النحاس المطلق والفضة المطلقة ، وبعد ذلك الجنس الطبيعي فإنه لهما جنس عال » .

كلمة فيل هنا تعريب الكلمة اليونانية (١٩٩٤): كأس للتراب واسع القاعدة فوهته أكبر من صقه ، يشبه الحوض . وقد أخطأ المترجم العرب – فيها يلوح – فظن أنه يقصد « النميل » ، الحيوان المعروف . ومن هنا قال : « تمثال الفيل » . أما فيل في اليونانية فهي ﴿ \$\$\$\$\$ \$\$ أُ

 <sup>(</sup>٣) ورد في الصلب تعليق من أب عل حقه أن يكون في الهامش وهو : ٥ أبو على : النفمة
 التي بالكل هي نفعة نسبتها إلى أجزائها نسبة الاثنين إلى الواحمد . ٥

<sup>(</sup>٤) ثن : يعنى أجزاء الحد نحو الحي المحصور في حد الإنسان ، فإن ذلك سبب أيضاً كالصورة نفسها .

<sup>(</sup>ه) ف : الأول .

 <sup>(</sup>٦) ش: قوله المشير سبب ، أى سبب السركة إن أشار جاء أو السكون إن أشار به . ف :
 سبب السركة أو السكون إن أشار جها .

الأَّبُ للابن، وبالجملة الفاعل للمفعول والمُغَيِّر للمتغيِّر.

ويقال أيضاً (٤) على مدى الغاية المقصودة ، وهذا هو « ما من أجله » ؛ مثال ذلك الصّحة عند المشى . ( فإنه إذا قيل : لِمَ يمشى فلان ؟ قلنا : ليصحّ بدنه . وإذا قلنا ذلك اعتد لنا بأنا قد أدينا العلّة ) . وكذلك الأشياء كلها التى تكون عند حركة غيرها فيما بينه وبين الغاية المقصودة ، كأنك قلت : الصحّة من (١) التضمير 110 والتهزيل ، أو التنقية ، أو شرب الأدوية ، والآلات (١) فإن هذه كلّها إنما يقصد بها الغاية ؛ وإنما الفرق بينها أن بعضها أعمال ، وبعضها آلات .

قهذه هي الوجوه التي يكاد أن تكون الأسباب عليها
 تُقال

#### أبو على :

الأشياء التى بين السبب الأول وبين الغاية يترتب بعضُها على بعض ، نحو اعتدال المزاج المرتب على التنقية ، والتنقية على شرب الدواء ، فإنه يقال إن الثانى منهما سببٌ للأول ، على معنى أنه غايته .

 <sup>(</sup>۱) ت : ح : من < أجل > التفسير . – التفسير = logyaoia (التنميف)
 (۳) ش : يعي الميضم وشبهه .

الطية - ين برفراغ البدن ما فيد بالأدرية المهلة .

قال أرسطوطاليس:

وقد يعرض ، وإن كانت الأسباب على أنحاء شتى ، أَن تكون أسبابٌ كثيرةٌ لأَمرِ واحد (وليست بطريق العَرَض) ، ومثال ذلك أن سبب تمثال الإنسان صناعة عمل التماثيل ، وسببه النحاس ، وليس ذلك علىجهة أُخرى(١) بل من جهة أنه تمثال . غير أن هذين ليس من وَجْه واحد هما سبياه ، ولكن هذا من جهة أنه هيولاه (٢) ، وتلك على أن منها الحركة . وقد تكون أشياء بعضها سبب لبعضٍ ، مثال ذلك التعب سبب لخصب [ ٧٠ ب ] البدن وخصب البدن سبب للتعب ؟ غير أن ذلك ليس من وجه واحد ، لكن خصب البدن سببٌّ على أنه غاية مقصودةً لها ، والنعب سببُّ على أنه مبدأ الحركة . ـ وأيضاً فإن الواحد بعينه قد يكون سبباً للضدين ، وإن الشيء الذي بحضوره يكون سبباً لأمر من الأمور هو بعينه ربما جعلناه سبباً بغيبته لضدّه. مثال ذلك:

 <sup>(</sup>١) ش : ح : أى بطريق العرض .
 (٢) ش : أى مادة .

أن غيبة الربان سبب غرق السفينة ، وهو الذي كان حضوره سبب سلامتها.

وهذه الأسباب التي ذكرناها كلها تدخل في أربعة أوجه هي في غاية الظهور . فإن حروف المعجم للهجاء(١) ، والهيولي للمصنوعات ، والنار وما أشبهها للأجسام ، والأُجزاء للكل ، والموطئات <sup>(٢)</sup> للنتيجة \_ هي أسبابٌ على أنها الشيء الذي عنه التكوُّن . إلَّا أن منها ما يجرى مجري الموضوع مثل الأجزاء ، ومنها ما يجرى مجرى الماهية ـ أعنى الجملة والتركيب والصورة . فأما المني والبزر ، والطبيب والمشير (٢) ، وبالجملة الفاعلُ ، فإنها كلها الذي منه مبدأ التغيُّر أو الوقوف؛ ومنها ما يجرى مجرى الغاية المقصودة بالأشياء الأُخَر والخير ، فان «مامن أجله » يجب أن يكون أفضل الباقية وغايتها . والأفرق بين أن نقول فيه إنه الخير نفسه ، وبين أن نقول فيه إنهالمظنون خيراً .

(1) الهجاء = ٥٧٨٨٥٥٥٥٧ = المقاطع التي تتألف منها الألفاظ .

<sup>(</sup>٢) الموطئات = المقدمات عادة المؤامنة المرطئات

<sup>(</sup>٣) المشير : الذي يشير بالرأبي أو القرار .

فهذه هي الأسباب ، وهذا مبُّلغ أنواعها .

قال أرسطوطاليس : فأما أصناف الأسباب فإن عددها كثير ، لكنها إذا أُجْمِلَت صارت أيضاً أقل . فإن الأسباب قد تقال على أنحاء شتى ، فيقال في الأسباب التي من نوع واحد بعينه إن سبباً متقدم لصاحبه أو متأخر عن صاحبه ( مثال ذلك أن سبب الصّحة الطبيب ، وسبيها ذو الصناعة (١) ، وسبب النغمة التي بالكل الضُّعْف وسبها العدد)، وكذلك أبداً قباس (٢) الشامل<sup>(۲)</sup> إلى الجزئيات .

### قال أبو على:

غرضه أن يذكر في هذا التعليم الأسبابَ من حيث هي متقابلة . فقد ذكر الآن السبب القريب وهو هذا الطبيب لهذه الصحّة ، والسبب البعيد وهو ذو الصناعة . وبالحملة الشامل يكون بعيداً ، والجزئي يكون قريباً لأن ذا الصناعة شامل " للطبيب وغيره ، فهو سبب " بعيد ، والطبيب أقرب أ منه ، وهذا الطبيب أقرب من الطبيب .

ويذكر أيضاً السبب الذي بالذات والسبب الذي هو بالعرَّض ، وسببٌ مفرد وسبب مركب ، فيكون ذلك ستة . وهذه : منها بالفعل ، ومنها بالقوة . فتكون اثني عشر مضروبة فيأربعة وهي : التي منها الفاعل ، والغاية ، والهيولى ، والصورة ، فتكون ثمانية وأربعين .

77

<sup>(</sup>١) ف: هذا هو اليعيد.

 <sup>(</sup>٢) ش : أي أن السبب الشامل أقدم مما دو نه من الجزئين .

<sup>(</sup>٢) أي نسبة ما هو شامل إلى ما هو جزَّق داخل فيه .

44

قال أرسطوطاليس:

المنال ذلك أن سبب التمثال بولوقليطس<sup>(۱)</sup> من وجه ، مثال ذلك أن سبب التمثال بولوقليطس<sup>(۱)</sup> من وجه ، ومن وجه آخر صانع التماثيل لأنه عرض لصانع التماثيل أن كان بولوقليطس . والمحيطة (۲) بالعرض ، مثل أن الإنسان سبب التمثال ، أو بالجملة حيوان . والأعراض بعضها أبعد وبعضها أقرب من بعض ، مثال ذلك أن يقال «الأبيض» أو «الموسيقار» سبب التمثال.

قال أبو على :

قد ذكر السبب الذى هو سببٌ بالعرّض ؛ ومثاله أن يقول : زيد سببٌ

Polukleitos = بلوقليطس : (١) ل

وُبُولُوقَلِيطُسَ مِنْ سَقَيُونُ ( أَو أَرجوسَ ) كان رأس مدرسة النحت السقيونية الأرجوسية ، وكان نشاطه حوال سنة ٤٤٠ ق . م . ويبرز فنسه خصوصاً في تمثال ديادينوس وتمثال دوروفوروس . ويمتاز فنه باتزان الأشكال ما ييشل في مواضع الأرجل وحركات الأذرع ووضعة الرأس ، وفي ذلك بلغ هذا الفنان درجة عالية من الحركة الإيقاعية . وأسلوبه واحد فيجميع تماثيله، حتى قال عنها الفدماء إنها تكاد تكون على تموذج واحد .

والمراجع عنه لا تكاد تحصى ، راجع في ذلك Springer - Michaelis, 1 p. 225 ff

<sup>1)</sup> Gercke · Norden : Einleitung in die Altertumswissenschaft, 2:117.

<sup>2)</sup> Kekule: Die griechische Skulptur, 2 Aufl. 129 ff.

G. Lippold, Jahrbuch des Kaiserlich deutschen Arch-áologischen Instituts, 23 (1908), p. 203 ff.

<sup>4)</sup> J. Sievcking, ebd., 24, (1909) p. 1 ff.
(۲) ش : أي الشامل السبب الذي هو بالعرض، نحو الحيوان الشامل لبولوتليطس الذي
هو سبب بالعرض.

للتمثال ، وصانع التماثيل سبب للتمثال . فصانع التماثيل سبب ذاتى ، وزيد سبب عرضى لأنه عرض لصانع التماثيل أن كان زيدا ، لأن ذلك ايس هو من ذات صانع التماثيل . وبعض الأعراض قد يكون أقرب من بعض : فالأبيض والموسيقار سببان عرضيان للتمثال ، غير أن الموسيقار أقرب من الأبيض ، لأن الأبيض يجوز أن يوجد لما لايجوز أن يكون صانع التماثيل، وليس كذلك الموسيقار .

قال أرسطوطاليس:

والأسبابُ كلها: ما كان منها يقال على الملاءمة ، وما كان منها يقال بطريق العَرض - منها ما يدعى أسباباً من قِبل أنها تفعل ، مثل أن سبب بناء البيت البناء الذي مِنْ قِبل أنه دائباً يبنيه هو بناء .

### قال أبو على :

قد ذكر ما بالفعل وما بالقوة ؛ وذلك أن البناء الذي هو دائباً يفعل هو سبب البناء الموجود بالفعل ؛ وأما البناء الذي هو مقدّن لصناعة البناء وليس هو دائباً يفعل فهو سبب بالقوة ، لا بالفعل – في نقل قسطا .

ويقال مثل هذا القول فى الأشياء التى العلل لها مثل أن يقال هذا الصنم أو صنم مطلق أو بالجملة تمثال ، أو هذا النحاس ، أو نحاس ، أو بالجملة عنصر .

قال أرسطوطاليس:

وعلى مثال التى وصفنا يقال أيضاً ف الأشياء التى الأسباب أسبابٌ لها . مثال ذلك سبب تمثال الإنسان أو

سبب التمثال بالجملة ، وأيضاً سبب هذا النحاس ، أو سبب النحاس أوسبب الهيولى بالجملة . وكذلك أيضاً يجرى الأمر في الأعراض . وقد يقال (۱) أيضاً بأن تركب هذه وتلك ، ومثال ذلك ليس أن يقال بولوقليطس (۱) ولا أن يقال صانع التماثيل ، بل يقال الوقليطس صانع التماثيل .

إلا أن هذه كلها أما عِدَّتها فستة ، وأما الوجوه التي عليها تقال فوجهان ؛ وذلك أنها إمَّا أن تجرى مجرى الجزئي ، وإما مجرى الجنس ، وإمّا مجرى العَرَض، وإما مجرى جنس العَرَض ، وإمّا أن تقال بأن تولَّف هذه ، وإمّا بأن تفرد . وكلها تقال إما على أنهابالفعل (1)

<sup>(</sup>۱) ش : أبر على : قد أحد يبين أن المسبات تكون قريبة وبعيدة كا كانت الأسباب كذلك - ثال ذلك سب تمثال الإنسان هذا ، أي يشار إلى سبب تمثال الإنسان الذي هو هذا فليكن سببه وهو سببه . - فهذا هو القريب . وأبعد منه سبب تمثال الإنسان ، من غير إشارة ، وأبعد منه سبب تمثال الإنسان ، من غير إشارة ، وأبعد منه سبب الإنسان بالجملة وسبب هذا النحاس . فهذا النحاس هو السبب القريب . والتحاس المطلق أبعد منه . والمجولة بالمناس المطلق عن وقد يكون المسبب سبباً يالعرض كا كان شبب سبباً يالعرض كا كان السبب سبباً يالعرض كا كان السبب سبباً يالعرض كا وأبعد منه سبباً يالعرض ، وأبعد منه سبب الموض ، وأبعد منه سبب الأوض ، وأبعد منه سبب الأوض ، وأبعد منه الأبيض ، وأبعد من المعرف ، وأبعد منه سبب هذا الأبيض ، وأبعد منه سبب الأوض ، وأبعد منه المناسب الملون .

<sup>(</sup>٢) صحيحة الرسم هكذا في المخطوط هنا دون سائر المواضع .

 <sup>(</sup>٣) ش . يعى أنه لا يقال صانع التماثيل مفرداً ، ولا يفرد بالقول بولوقليطس بل
 يجمع بيجما ، فيقال : بولوقليطس صانع التماثيل سبب .

<sup>(</sup>٤) ك : يفعل .

وإمّا على أنها بالقوة . ومبلغ الخلاف بين هذين أن الأسباب التى تفعل<sup>(۱)</sup> والجزئيات <sup>(۲)</sup> تكون ولاتكون معاً مع الأشياء التى هى أسباب لها ، مثال ذلك [۲۱ب] هذا الطبيب مع هذا المعالَج ، وهذا البانى مع هذا المبتنى . فأما بالقوة فليس أبدا هو كذلك . وذلك أنه ليس فساد <sup>(۲)</sup> البيت مع فساد البنّاء .

وإنما ينبغى أن يطلب فى شيء من الأشياء سببه الذى ٢١ هو الطرف (4) الأقصى كما يلتمس فى (6) سائر الأمور ؛ مثال ذلك قولنا الإنسان يبنى لأنه بنّاء ، وهسو بنّاء لأن معه صناعة البناء . فهذا السبب هو السبب الأقدم : وكذلك يجرى الأمر فيها كلها .

وأيضاً فإن الأجناس أسبابٌ للأجناس ، والجزئيات أسبابٌ للجزئيات ـ مثال ذلك أن صانع التماثيل

<sup>(</sup>۱) ش ؛ أي بالفمل.

<sup>(</sup>٢) ش : القريبة .

 <sup>(</sup>٣) ش : لأنه ليس رجود البناء مع وجود البناء الذي هو بالقوة بناء .

 <sup>(</sup>٤) ش : قد يجوز في هذا المعي أن يقال و الطرف الأدنى و إذ كان إنما يسمى السبب
 الأقرب والأخص .

 <sup>(</sup>ه) ش : أى أنا في سائر الأمور غير الكيفيات إنما نبحث أيضاً عما يقال بالتحقيق ،
 لا عما يقال بطريق العرض .

سبب (۱) التمثال ، وهذا الصانع (۲) سبب هذا المصنوع ؛ والقُوى أُسباب القويّة (۲) والتي تفعل بالقياس إلى المفعولات .

فقد لخصنا الأسباب كم هي ، وعلى أن الوجوه هي أسباب ، تلخيصاً فيه كفاية ً.

### أبو بشر:

يعنى بالطرف الأقصى : الأقرب الذى عنده ينقطع الطلب ، مثل أنه إذا وفى سبب البيت بأنه بناء ، فهذا هو السبب الأقصى . فإن قيل : ولم ً هو بناء ؟ قبل : لأن له صناعة البناء .

قال أبو بشر : إن البناء يدل على تركيب ، وأما العلة الفريبة فهى صناعة البناء ، غير أبها لاتبنى وإنما يبنى بها الإنسان أيضاً ؛ فلا بما هو إنسان يبنى ، ولا صناعة البناء بما هى موجودة تبنى ، بل الإنسان بها . فأما السبب الذي كالنوع البناء أو كالجنس فليس هو السبب الذي فى الطرف الاقصى .

أبو بشر: وكذلك يوفّى فى جميع الأسباب السبب الأقصى فى مبدأ الحركة وفى المادة أيضاً ، فإن سبب البيت المادى القريب هو اللبن ، وسبه البعيد هو الحسم . وكذلك سببه الصورى : فإن القريب هو المربع والمدور ، هذا وسببه البعيد هو التربيع والتدوير على الإطلاق. – وكذلك السبب الغائى : فإن البيت ُبني لحفظ القماش لا الحفظ المطلق ؛ وحفظ القماش لا الحفظ المطلق ؛ وحفظ القماش هو السبب الغائى .

 <sup>(</sup>١) ف : هذا سبب هو جنس .

<sup>(</sup>۲) ف: سبب جزئي.

 <sup>(</sup>٣) ش : ه أى التي تقوى على كذا ، لا القوية من الشدة ه . \_ يقصد : المسببات التي بالقوة .

#### < { >

### < البخت ؛ تلقاء النفس >

قال أرسطوطاليس:

وقد يدخل في عداد الأسباب البَخْتُ (۱) أيضًا وتلقاء ١٩٥٠ النفس : ويقال في أشياء كثيرة إنها كانت أو حدثت ٢١ بالبخت ومن تلقاء نفسها . فقد ينبغي أن نبحث فننظر على أي وجه يدخل البخت وتلقاء النفس في هذه الأسباب ، وهل البخت وتلقاء النفس معني واحد أو هما مختلفان ، وبالجملة ما معني تلقاء النفس وما معني البخت . فإن قومًا قد شكوًّا في وجودهما : ١١٩٦ هل هما موجودان ، أو لا . فإنهم قالوا إنه ليس يكون شيء بالبخت ، لكن لكل شيء مما يقال إنه حدث من تلقاء نفسه أو بالبخت سببً ما محصل ، مثال ذلك أن سبب مصير [٢٢١] صائر بالبخت إلى السوق حتى يصادف إنسانًا كان يحب لقاءه إلا أنه لم يكن يُقلدًر

fortune, Chance, البخت = البخت (١)

spontaneité, spontaneity τὸ αὐτόματον = تلقاء النفس

مصادفته هناك إنما هو إرادة المصير إلى السوق . قالوا : وكذلك سائر ما يقال أن كان بالبخت قد تجد له أبدًا شيئًا (1) قائمًا ليس هو البخت .

#### أبو على :

أرسطوطاليس ينكلم فى البخت وتلقاء النفس هل هما موجودان ، وما هما إن كانا موجودين ، وهل هما مختلفان أم لا ، وهل يرتقيان إلى الأسباب التى تقدم ذكرها ؛ وبيين أنهما يرتقيان إلى الأسباب التى هى أسباب بالعرض . وقد رفع قوم البخت وتلقاء النفس ، قالوا : لأن كل شيء له سبب فسببه محدود ، والبخت ليس بمحدود ولا محصل ، لأنه لا يجوز أن يكون للشيء الواحد فى رتبة واحدة من جهة واحدة سببان . فالبخت ليس بسبب . قالوا : فالذى قصد السوق لشراء حاجة فلقيه غريمه وأخذ منه دينه ، سبب أخده للدتين هو قصده الخروج إلى السوق .

أبو بشر : وحل هذا الشك أن سبب كل شيء هو محدود إذا كان سبباً ذاتياً . فأما العرضي فلا نجب أن ىكون محدوداً .

### قال أرسطو طاليس :

ا قالوا: وأيضًا لو كان البخت له معى لقد كان وموضعًا (٢) للخبرة بالصحة أن يكون القدماءُ (٢) الحكماء الذين تكلموا في أسباب الكون والفساد لم

<sup>(</sup>١) كذا في الخطوط . فهل هي : سبياً ؟

<sup>(</sup> ۲ ) موضعاً للخبرة بالصحة : موضعاً للسؤال والبحث عن صحة الأمر ἄν···· بالصحة : موضعاً

 <sup>(</sup>٣) قوقها : مؤخر ، وفوق ما بعدها : مقدم – أى أن الصواب : الحكماه القدماه .
 لكن يظهر أن المترجم إنما تابع ترتيب الأصل البونانى فوضمه كما هو αρχαίαν σοφῶν

يصف أحد منهم شيئًا من أمر البخت . قالوا : فيشبه أن يكونو أولئك أيضًا إنما أمسكوا عنه لأنهم لم يكونوا يرون أن شيئًا يكون بالبخت . إلا<sup>(1)</sup> أن هذا أيضًا موضع عجب ؛ أعنى أن أشياء كثيرة تكون وتحدث بالبخت ومن تلقاء نفسها ، وهذه أشياء وإن كان لا يذهب علينا كيف يُرد كلُّ واحد منها إلى سبب من أسباب التكون (على ما قال قديماً من رفع البخت وأبطله ) ، غير أنًا جميعًا نقول إن الأشياء منها ما يكون بالبخت ، ومنها ماليس يكون بالبخت ، ومنها المأحوال أن يذكرها أولئك ذكرًا ما .

ولم يروا أيضاً أن البخت شيء من تلك الأشياء ، ١٨ أعنى محبّة أو غلبة أو عقلاً أو نارًا ، وغير ذلك مما أشبهه . ومن القبيح أن لم يكونوا يرون أنه معنى قائم . وقبيح أيضاً أن كانوا يعتقدون أنه موجود . فأخلُوا بوصفه هذا \_ على أنهم ربما استعملوا ذلك في كلامهم كما فعل أنبا دقليس حين قال إن الهواء ليس أبدًا

<sup>(</sup>۱) ش : رده علیم .

ينتفض إلى فوق ، لكن كيف اتفق . فإنه يقول فى كلامه فى صنعة العالم هذا القول : « هكذا اتفق بالبخت نشووه فى ذلك الوقت ، وربما كان الأمر على وجه  $T_{(7)}$  .

### قال أبو على :

احتجوا فى إبطال البخت أن يكون سبباً بأن القدماء لم يذكروه مع أنهم قد تكلموا فى أسباب الأمور الطبيعية . وقد أجاب عن ذلك بأن اللوم راجع على القدماء [ ٢٢ ب] فى إعراضهم عن ذكره والكلام فيه ، مع أن الجمهور يكثرون من ذكره ، فقد كان الواجب الفحص عنه . وهذا مع أن القدماء قد ذكروه ، كما حكى امبادقلس(٣) .

قال أرسطوطاليس:

ويقول (<sup>ئ)</sup> أيضًا فى أعضاء الحيوان إن أكثرها إنما اتفق بالبخت .

وقد جعل قومٌ (°) أُخَر سبب هذا السماء والعوالم كلها تلقاء أنفسها . فإنهم قالوا إن من تلقاء نفسه

YÍ

 <sup>(</sup>١) ل ; نشوره . ولا معنى لها هنا ، بل صوابها ما ذكرنا ؛ أما فى اليونان فيوجد συνέχισε ح جريانه ، مسره .

<sup>(</sup>٢) الشذرة رقم ۴ م في شدرات ديلز .

<sup>(</sup>٣) وردت هنا بالميم لا بالنون كالمعتاد .

<sup>( ۽ )</sup> أي أنباد قليس .

<sup>( • )</sup> لعل المقصود ديمقريطس . راجع سنبلقيوس ٣٣١ : ١٦ .

كان الدوران والحركة الِّي مَيِّزتُ وقوَّمت الكلُّ على هذا النظام وإن هذا نفسَه لموضع عجب شديد ، أعنى أن يقولوا في الحيوان والنبات إنها لا تكون ولا تحدث بالبخت ، لكن لها سبب : إما طبيعة ، وإمّا عقل (١) أَى النفس، وإما غير ذلك مما أشبهه ( فإنه ليس يتولد أَى شيُّ اتفق من كل بَزْر أَو كل مَنيٌّ ، لكن من هذا البزر تكون زيتونة ، ومن هذا المنيّ يكون إنسان ) ؛ فيقولون في السماء وفي الأَّجسام التي هي بين سائر الأَّجسام الْمَرْثِية الإلهية إنها إنما كانت من تلقاء نفسها ، وإنه ليس لها سببُ (٢) أَصلاً مثل ما للحيوان والنبات . فإن كان هذا الأُمرُ هذه حاله فإنه استحق نفسهُ التأمُّل ، يعني الاتفاق إذ كان لشرفه قد كان سببًا لهذه الأجسام الشريفة ، ١٩٦٠. وما بَأْسُ بأَن يتكلم فبه بعض الكلام . فإِن هذا القول ، وإن كان غير منقاس من كل وجه ، غير أن الشناعة العظمى تلحقه أيضًا من هذا الموضع ، أعنى من قِبَل أنهم لايجدون في السماء شيئًا يحدث مِنْ تلقاء نفسه ،

<sup>(</sup>١) ل: أي المناعة.

<sup>(</sup>٢) ش : يعنى شيئًا من الطبائع الأربع .

ويجلون فيما ليس كونه بالبخت (١) أشياء كثيرة تعرض بالبخت ـ كان عندهم ضدُّ ذلك .

### أبوعلى :

كيف يجوز أن تكون الأجرام السمائية تجرى أبعادها وأعظامها ومطالعها ومغاربها على سن واحد ، وتكون مع ذلك بالاتفاق عندهم ، ولا يكون الحيوان والنبات بالاتفاق مع وقوع الحلل فى تكومهما فى بعض الأوقات !؟

# قال أرسطوطاليس:

وقد ظن (٢) قوم آخرون أن البخت هو سبب من الأسباب ، إلا أنه ألطف من أن يدركه ذهن الإنسان، لأنه أمر إلهي شريف .

فقد يجب أن نبحث عن كل واحد منهما ما هو ، وهل البخت وتلقاء النفس معنى واحد ، أو هما مختلفان ، وكيف يرجعان إلى الأسباب التي ميّزناها .

<sup>(</sup>١) ش : يمنى عل البذرة عندهم .

<sup>(</sup>٢) يشير أرسطو إلى ديمقريطس – راجع شذراته في ديلز ج ٢ ، ٢٩ : ٢١ – ٦ .

#### < 0 >

### < البخت: نظرية أرسطو >

فنقول أولاً إنّا نجد الأشياء بعضها بكون دائمًا على ١٠ مثال واحد ، وبعضها إنما بكون في أكثر الأمر . وظاهر أن البخت ليس هو يقال إنه سبب لواحد من هذين الصنفين وإن الذي بالبخت ليس هو لا ما كان واجبًا ضرورة وهو دائم ، ولا ما كان في أكثر الأمر . لكن لما كانت ها هنا أشياء تحدث خارجة من هذين الصنفين والناس جميعًا يقولون في هذه (١) الأشياء إنّها إنما تحدث بالبخت \_ فظاهر أن البخت معنى ما ، وكذلك تحدث بالبخت \_ فظاهر أن البخت معنى ما ، وكذلك تلقاء النفس ؛ فإنّا نعلم أن ما يجرى هذا المجرى فحدوثه بالبخت ، وأن ما كان [ ٢٣ ] حدوثه بالبخت فهذا المجرى يجرى .

ثم إن الأشياء التي تكون : منها ما يكون من أجل ١٧ شيء ، ومنها ما ليس كذلك . وتلك منها ما يكون بروية واختيار ، ومنها ما يكون بلا اختيار ، إلا أن هذين جميعًا داخلان فيما يكون من أجل شيء . فقد بان أن في الأشياء الخارجة أيضًا عن الضرورى وعما يكون في أكثر الأمر أشياء قد يمكن أن يوجد فيها ما يكون من أجل شيء هي كل ما فُعِل بروية وكل ما يكون عن الطبيعة . فما جرى هذا المجرى مي كان حدوثه بالعرض قلنا إنه بالبخت .

### قال أبو على :

الأشياء الدائمة لا تكون بالبخت ، لأن النين فى النين لم تكن أربعة المبلخت ؛ ولا الأشياء التى تكون فى أكثر الأمر أيضاً لأن (١) كون الصيف عندطلوع الشعرى ليس بالبخت من أجل شيء ، ويكون بالروية والاختيار. فالبخت والاتفاق يكونان فى الأشياء التى فى الندرة والأقل . والبخت والاتفاق يكون من أجل شيء . فبعض ما يكون على الأقل والندرة يكون من أجل شيء . هنبض ما يكون على الأقل والندرة يكون من أجل شيء . هذا اقتران فى الشكل الثالث .

ثم إن ما يكون من أجل شي إما : أن يكون بالطبيعة ، أو بالاختيار . 
إلا أن البخت هو من قبيل ما يكون بالاختيار والروية . وما يكون على الأقل من أجل شيء اختيارى إما أن يلزمه مالم يكن من أجله ، أو لا يلزمه شيء لم يكن من أجله ، لم يكن من قبيل شيء لم يكن من أجله ، لم يكن من قبيل البخت . فإن من اشتهى في طول عمره بعض الأغذية واغتذاه لبس هو سبباً على الأقل ومن أجل شيء ، فهو اختيارى وليس(٢) هو من البخت لما لم يكن يلزمه شي لم يكن من أجله . فأما إذا لزمه شيء لم يكن من أجله فنظره حصول الإنسان في السوق ، فإنه سبب على الأقل ، وهو كان فنظره حصول الإنسان في السوق ، فإنه سبب على الأقل ، وهو كان

<sup>(</sup>١) ل : لاكون .

<sup>(</sup>٢) ش : لأنه إن كان الحروج إلى السوق عادة ً لم يكن بختًا .

من أجل شيم ؛ فإن الخارج إلى السوق لشراء حاجة قد كان حصوله في السوق لأجل شيء، وهومن قبيل الاختيار والروية . وقداز م حصوله في السوق أمر لم يكن لأجل الحصول في السوق من أجله . فحد السبب الذي هو البخت والانفاق هو : سبب على الأقل من أجل شيء اختياري يلزمه مالم يكن السبب من أجله . قال الإسكندر (١) : والرواقبون يقولون إن البخت سبب الهي الايدركه الذهن :

# قال أرسطو :

فكما أن الموجود منه ما هو بذاته موجود كالجوهر، ومنه ما هو موجود كالبياض - كذلك يمكن أن يكون السبب: مثال ذلك أن السبب الذاتى للبيت البناء؛ فأما بالعَرَض فالأبيض والموسيقار، والسبب الذاتى محصًلٌ محدود، فأمّا السبب بطريق العَرَض فغير محدود ولا محصًل، وذلك أنه قد يجوز أن يعرض للشيء الواحد أشياء بلانهاية.

فالأَمر كما [ ٢٣ ب ] قلنا من أنه منى كان فى ٢٩ الأَشياء التى تكون من أجل شيء هذا المعنى الذى وصفناه حِينئذ يقال إنه من تلقاء نفسه وبالبخت يُقْضَىٰ

<sup>(</sup>١) أي : الأفروديسي.

قال < ... > (۱): البخت هوكون مصيرى إلى السوق سبباً لقضاء الغريم بالمبرض ، لأنه عرض لمصيرى أن لقيت الغريم ، أى قصدت بذهابى إلى السوق لقاء الغريم وأما إرادتى للخروج فهو سبب الخروج ، وهو سبب قضاء الدين ، إلا أنه سبب بعيد .

# قال أرسطو :

\*\*

فأما الفرق بين هدنين في أنفسهما فسنلخصه بأُخرَةٍ (١) \_ فأما في هذا الموضع فقد ظهر أنهما جميعًا داخلان فيما يكون من أجل شيء \_ مثال ذلك أن هذا الرجل كان سيصير إلى موضع كذا كيا يأخذ من غريمه ما له عليه إذ كان معه لو علم (١) ذلك ، غير أنه ليس من أجل ذاك صار إلى ذلك الموضع بل كان مصيره إلى ذلك الموضع وفعله ما فعل سبب أخذ ماله ، عارضًا عرض له وإنما يكون ذلك إذا لم يكن مصيره إلى ذلك الموضع عادة له في أكثر الأمر ولا ضرورة .

(١) بياض لم يرد فيه ذكر [القائل/.

<sup>(</sup>٢) في الفصل السادس.

<sup>(</sup>٣) ش : أي لو علم ذاك كان قصده بمصيره إلى السوق.

أبو بشر :

إنما يكون مضى الإنسان إلى السوق بخناً ، وقضاء الغريم كان عن البخت إذا اجتمعت أمورً في المضى إلى السوق : منها أن لايكون خروجه إلى السوق من أجل قضاء غريمه ولايكون تقديره أنه يقضيه ، ومنها أن لايكون خروجه إلى السوق عادة له ، فإن من كثر خروجه إلى السوق فقد يلقى غريمه وغير غريمه ومن يحب لقاءه ومن لابحبُ لقاءه .

## قال أرسطو :

والغاية التي حصلت ، وهني أُخذ المال ، ليست من ١٩٧ الأسباب التي هي في نفس الشيء ، لكن من الأسباب الإرادية التي تكون عن روية ، وحينئذ يقال إنها وقعت بالبخت . وإن كان باختياره يتعمل بهذا السبب المصير إلى هناك دائمًا أو في أكثر الأمر ، فإنه إذا أُخذ المال لم يكن أُخذه له بالبخت .

فقد بان إذًا أن البخت سببٌ بالعرض فى الأشياء • التي تكون بإِرادة مما يكون من أجل شيُ . ولذلك فإِن الرويّة (١) والبخت فى واحد بعينه ، لأَن الإِرادة لاتكون من غير رويّة .

<sup>(</sup>١) روية = كامناه بارادة = عاموهم مرية

٨

قال الإسكندر(١) :

التمام الذى هو أن يأخذ الإنسان مالا يجب له ، وهو ما يكون بالبخت ، ليس هو كمالاً وتمام أسباب فيه ، والسبب فيه هو الطبيعة ، وذلك أن الطبيعة مبدأ حركة ما هى فيه أولاً. فليست الطبيعة إذا سبباً فاعلاً لما يكون بالبخت ، بل بالروية والإرادة ، وذلك أن البخت هو بالإرادات التى هى عن روية والإرادة مقتناة وليست طبيعية وإن كان أن يكون الإنسان مريداً هو بطبيعته غاية الإرادة ، والصناعة خارجة عن الأمر وإما غاية الطبيعة والصورة وهى نفس الشيء .

الإرادة قد لا تكون عن روية كاملة ، والبخت هو ما يكون إرادياً عن روية (٢) .

[ ٣٨ ] قال أرسطو : والأسباب التي عنها يكون ما يكون بالبخت واجب أن تكون غير محدودة ولا محصّلة . ولذلك قد يُظُن أن البخت أيضا أمر غير محصّل ولا يبين للإنسان ويستقيم من وجه من الوجوه أن يظن أنه ليس شيء من الأشياء بالبخت . فإن هذه الأقاويل كلها صواب ، لأنها واجبة فيه . وذلك أن ها هنا وجها لما يحدث بالبخت، وهو أنها إنما تحدث بطريق العرض ، والبخت سبب على أنه عرض ، فأما على الإطلاق فليس هو سبا لشيء أصلاً .

<sup>(</sup>١) أى الأفروديس ، وقد بنّ من شرحه فى ثنايا شرح سنبلقيوس :

Simplicius: In Arist. Phys. Commentaria, ed H.Diels, Berolini, 1882, 1885.

 <sup>(</sup>٢) بعد هذا ـــالورثة ٢٤ مقحمة ، والثلاوة في ورقة ٣٨ . وورقة ٢٤ يجب أن تأتى
 بعد ورقة ٢٧ مباشرة .

ابو بشر :

يفهم من قوله و والأسباب التي عنها و الأسباب الفاعلة والأسباب التي هي غاية . وذلك أن السبب الفاعل الذي هو البخت قد يكون غير محصلً الأن مصادفتي لغريمي قد تكون عن سبب هو خروجي إلى السوق لشراء حاجة ، وقد تكون عن سبب آخر وهو خروجي هرباً من عدو ، وقد يكون عن خروجي للقاء صديق ، إلى غير ذلك . — وأما الغائي فقد يكون غير حاجة أو يلقاى من أبغض لقاءه ، إلى غير ذلك . فلأن سبب البخت الفاعل حسب البخت الغائي غير تحصلين ، لم يبن لإنسان ، لأن الذي هو بين لإنسان ، لأن الذي هو بين للإنسان ، وقد يظن أن الذي يبعه ليس بغائي أي بالذات ، فيكون حتاً ويكون بالذات . وقد يظن أن الذي يتبعه ليس بغائي أي بالذات ، فيكون حتاً ويكون كل واحد منهما سبباً للآخر بالعرض . أما الحروج إلى السوق فسبب للمصادفة بالتسرّض على أنه غائي : بالتسرّض على أنه غائي :

# قال أرسطوطاليس :

مثال ذلك أن سبب البيت هو البَنَّاءُ ؛ فأَما بطريق ١٤ العَرَض ، فالزَّامر .

ولمصير الإنسان إلى موضع كذا حتى قبض مالاً ، من غير أن يكون من أجل المال صار إلى ذلك الموضع – أسبابٌ بلا نهاية لعددها (١) : مثل أن يكون أراد أن يلقى هناك بعض من يحبُّ لقاءه أو يطلب هاربًا منه أو يهرب من طالبٍ له . وبالصواب قيل إن البخت لايَلْزَمُ قياسًا ،

<sup>(</sup>١) ل: لمديها .

وذلك أن القياس إنما يلزم في الأشياء التي هي في أكثر الأمر ، والبخت إنما هو في الأشياء التي تكون على غير هذين الوجهين . فإذا كانت الأسباب التي تكون على هذا الوجه غير محصّلة ، فإن البخت أيضاً أمرٌ غير محصّل .

### أبو بشر :

الأظهر من كلامه الأول هوأن الأسباب التي هي فاعلة غير محصّلة التي منها الغاية التي كلامه الأول هوأن الأسباب من أجلها ، فأستشهد بقول أرسطو لأنه قد يصير إليها طالباً لمن هرب منه ، وقد يصير إليها طالباً لمن هرب منه ، وقد يصير هارباً من يطلبه . ويتبع أي واحد من هذا أن يقضيه غريمه الدين فاذاً الذي يحدث عن البخت أمر محصّل .

والذى قاله الإسكندر [ ٣٨ ب ] أيضاً قوى ، لأن المصير وهو السبب الفاعل واحد ، وإن كان مرة عندما يتبعه ولماكان من أجله .

### أبو على :

41

القياس إنما يولف من مقدّمات : إما ضرورية ، أو على الأمر الأكثر": والبخت غير محصّل ، وهو على الأقل غايته وسببه الفاعل ، فليس يكون منه قياس .

قال أرسطوطاليس:

إلا أن الإنسان قد بتشكك في الشيء بعد الشيء منها: هل أسباب البخت هي أيُّ أسباب كانت مما يحدث عنه

الشيءُ بالبخت ؟ مثال ذلك أن يقال : إن سبب الصحة كان هبوب الريح أو الشمس ، لا الاستقراع (١)؛ فإن الأسباب التي تكون بطريق العُرَض بعضها أقرب إلى الشيء من بعض .

ويقال في البخت إنه «جيد » متى كانت عُقباه أمراً ه٧ جيداً محموداً ، ويقال إنه « ردى ء » متى كانت عقباه أمراً مذموماً . ويقال «جودة البخت » و «حسن البخت » و «سوء البخت » متى كانت هذه العواقب عظيمة القدر . وكذلك مَن كاد يصير إلى شيء عظيم أو خير عظيم قيل إنه سعيد البخت أو شقية ، لأن العقل ينطق عن الأشياء عا هي عايه ، فإن ما تقصيره يسير يُظن به كأنه ليس ينقص شيئاً . وأيضًا فإن سعادة البخت ليس هي أمرًا ينقص شيئاً . وأيضًا فإن سعادة البخت ليس هي أمرًا موثوقاً به ، وذلك واجب ، وذلك أن البخت أمر غير موثوق به ، لأن ما يكون بالبخت ، وهو الاتفاق ، ٣٧ ليس منه شيء يمكن أن يكون دائمًا ولا في أكثر الأمر .

<sup>(</sup>۱) الاستقراع : فعن الشعر ، لأن « التقريع قص الشعر » ( « لسان العرب » ی به نام ۱۰ و بیک فتره شعر ۱۰ شعره کندا لأن الأصل الیونانی نتیراً هکذا لأن الأصل الیونانی نتیراً هکذا لأن الأصل الیونانی ( – فص الشعر ) .

#### قال أبو على :

الأشياء التي هي من البخت قد يكون بعضها أقرب من بعض ، فيكون الأقرب أولى بأن يكون سبباً من الأبعد ، مثل أن يخرج إلى السوق يشترى حاجة فيلقاه صديقه فيستوقفه ساعة ، ثم يرى غريمه فيقتص منه دينه . فالحروج سبب للقاء الغريم ، وكذلك وقوفه مع صديقه سبب لذلك ، وهو أقرب .

وقد يسير الإنسانُ فى الشمس لغرض من الأغراض فيتحلل من بدنه بخارٌ فيصح ؟ فسبب الصحة القريب هو تحلُّلُ البخار ، والشمس سببٌ بعيد . أبو بشم :

جودة البخت تقال على ضربين: أحدهما أن يتكرر ركوب الإنسان البحر ويسلم ويربح ، ويخرج السوق لحاجة فيعرض له ما ينتفع به . فإن عرض له ذلك مرة واحدة ، كان ذلك عن البخت . ولا يقال لمن عرض له ه جيد البخت » . والوجه الآخر أن يشارف الإنسان وقوعاً في بلية عظيمة فيتحول منها . وسوء البخت يكون بالعكس من هذين الوجهين . والظن يشهد بأن من شارف الأمر أنه واقع فيه فإنه على الأمر الأكثر يقع فيه ، وقد عنى بالمقل هاهنا الظن ، ولم يَعْن به أن من شارف أمراً فمن الضرورة أن يقع بله ، بل على الأمر الأكثر . وكذلك يقنط له الإنسان إذا شارف وقوعه فيه ، بل على الأمر الأكثر . وكذلك يقنط له الإنسان إذا شارف وقوعه فيه إذا كان البخت وهو الحسن لجودته ورد أنه غير [ ١٢٣ ا(١)] ، وثوق به قولا فضلاً أيضاً لأنه حيث الخير يكون الفضل .

## ١٩٧١ حقال أرسطوطاليس:

٣٧ فالبخت وتلقاء النفس هما جميعان سببان بالعَرض، يكونان فى الأشياء المكنة لا على الإطلاق، ولا على الأمر الأكثر، وفى ما كان من هذه يكون من أجل شيءٍ.

<sup>(</sup>١) هنا خطأ في ترثيب انخطوط والتلاوة في الورقة ١٣٣ |

#### <7>

< تلقاء النفس والبخت : اختلافهما ، مكانتهما بين العلل >

والفرق بينهما أن تلقاء النفس يقال على أكثر ٣٦ مما يقال عليه البخت ؛ وذلك أن كل ماكان بالبخت ١٩٧٠ فمن تلقاء نفسه كان ، وليس كل ما كان من تلقاء نفسه فبالبخت كان . فإن البخت وما يكون بالبخت إنما يوجد في الأشياء التي قد يستقيم أن يقع فيها جودة البخت، وبالجملة في الأشياء التي يتهيأ أن تعمل عملًا. ولذلك قد يجب أن يكون البخت في الأُشياء التي تعمل. والدليل على ذلك أنه قد يظن أن حودة البخت هي وسعادة المبرزين واحدة بعينها أو قريبة منها ؟ وسعادة المبرزين إنما هي عمل من الأَعمال ، وذلك أَنها تبريز ف العمل . فيجب من ذلك أن يكون ما كان من الأشياء لا يقصد العمل فليس أن يعمل شيئاً بالبخت .

#### أبو على :

قد بين اشتراك البخت وتلقاء النفس ، وأنهما يشتركان ، وأنهما لا يكونان في الأشياء الضرورية ولا التي تكون على الأكثر ، وأنهما يكونان فيا هو من أجل شيء . ثم فرق بينهما بأن البيت إنما يوجد في الأشياء التي تعمل ، وهي ماكان عن إرادة وروية ؛ وأما تلقاء النفس ، وهو ماكان من تلقاء النفس ، فيكون عن إرادة وعن غير إرادة . فإذا فعل السبب من أجله ، فيكون غلل السبب من أجله ، فيكون خلل السبب من أجله ، فيكون هو من ثلقاء النفس . وحصول ذلك العارض هو تلقاء النفس . وحصول ذلك العارض هو من ثلقاء النفس . الجنس يؤجد عيث توجد فصوله . وجوده البخت ورداءته فصلان للبخت ، وليس يوجدان إلا في الأعمال . فالبخت

وَبَيِّن أَن جودة البخت توجد فى الأعمال بأن البخت هو تبريز المبرزين أو ما يقاربه ؛ وما يقارب الشيء لا يوجد إلاّ حيث يوجد الشيء ؛ والتبريز فى الأعمال يوجد فى الأعمال . فبتين أن جودة البخث توجد في الأعمال (١) .

١٩٧ - قال أرسطوطاليس:

ومن أَجل ذلك ليس يعمل شيء بالبخت: لا شيء مما لانفس له ، ولا حيوان بهيمي ، ولاطفل ، لأَن ليس لها تخير ولاسعادة بخت إلا على طريق التشبيه ،

<sup>(</sup>١) ش : العمل هو فعل صادر عن النفس الناطقة في موضوع هو ماعاد بصلاح العيش ، نحو المنزل رغيره ، لغاية هي مايقسطه [أولعلها: يقصده] العقل .

على مثال ما قال بروطرخس إن الحجارة التي تعمل منها الأصنام سعيدة البخت لأنها تُعظَم ، ونظائرها من الحجارة يداس بالرجل . فأما الانفعال بالبخت فقد يكون لهذه أيضاً على وجه ما متى فعل الفاعل شيئاً من الأشياء بالبخت بها ؛ وأما على خير هذا الوجه ، فلا .

فأما تلقاء النفس فإنه قد يكون في سائر الحيوان ، ، ويكون في كثير (١٢٣ب) مما لا نفس له ، مثال ذلك أنّا نقول إن الفرس أتانا من تلقاء نفسه حتى سَلِم بمجيئه إلينا ، إلا أن مجيئة إلينا لم يكن قصداً منه للسلامة . ونقول إن الكرسى ذا القوائم سقط من تلقاء نفسه قائماً على قوائمه حتى يُجْلَس عليه ؛ إلا أن سقوطه لم يكن كيما يُجْلَس عليه .

### أبو على :

لما لم يكن لما لانفس له ناطقه – عملٌ ، وكذلك الأطفال ، لم يوجد لهم البخت ، إذ كان البخت إنما يوجد في الأعمال . وإنما يقال «لهم بخت » على طريق النشبيه ، نحو الحجر الذي يعظم لأنه لما كان قد ُ جعل صنما بالاختيار أشبه ما يحصل عن الاختيار . ولهذا قال إن لهذا انفعالاً بالبخت ، أي فعل

۱۸

فيها ذلك السب الذى عرّض له بالاتفاق ماعرض لفرس (١) قد يقطع رسنه لأكل الشعير أو لشرب ماء فيسلم من أكل سبع . فقطعه رسنه هو سبب من أجل شيء ، وهو شرب ماء ، وقد لزمه مالم يكن القطع من أجله وهو الخلاص . وكون القطع سبباً للخلاص هو تلقاء النفس . والخلاص هو من تلقاء النفس . وكذلك نقل الحجر الكرسي سبب اسقوطه . وهو من أجله شيء وهو الاستقرار في مكانه . وقد لزمه مالم يكن القل من أجله ، وهو الانتصاب على وجه يمكن الجلوس عليه . وكون النقل سبباً لحذا هو تلقاء النفس ، والانتصاب هو من تلقاء النفس .

# قال أرسطوطاليس:

فظاهر من ذلك أن الأشياء التى تكون على الإطلاق من أجل شيء متى لم تكن من أجل ماوقع منها مما سببه خارج فهى التي يقال فيها من تلقاء أنفسها ؛ وما كان من هذه التى تحدث من تلقاء أنفسها يكون ممن له الاختيار عن اختيار منه ـ قلنا إنها بالبخت بالاتفاق.

والدليل على ماقلناه أنه يقال فى الشيء إنه باطل متي كان الشيء الذى يكون من أجل غيره لايكون من أجل ذلك الغير ، مثال ذلك أن الإنسان إن مشي لِيُلَين طبيعته فلم تَلِنْ ، قلمنا إنه مشى باطلاً وإن مشيه باطل

<sup>(</sup>١) ١٠ : القرس ...

لأن هذا هو معني الباطل: أن يكون مامن شأنه شيء آخر لا يؤدى إلى ذلك الشيء الذي من أجله (١) كان وجوده أو فعله . فإن قائلاً لو قال: إنَّ دخولي للحمّام كان باطلاً لأن الشمس لم تنكسف ، لكان قوله مستحقاً لأن يُهْزَأ به ، لأن هذا لم يكن من أجل ذاك . فكذلك أيضاً يجرى الأمر في « أوطو ماطن " ، أي في تلقاء النفس ، فإنه يكون على حسب اسمه إنما يكون إذا كان « أوطو ماطن " ، نفسه باطلاً .

أبر على :

[٢٥] ... على الإطلاق ، أى علىالعموم؛ وماسببه من خارج، أى بالعرض، إذا حفر الإنسان ليغرس شجرة فوجد كنزاً ، فإن الحفر بالإضافة إلى الكنز هو باطل ، لأن الحفر لم يكن من أجل الكنز . فلما كان تلقاء النفس يكون فى الأفعال الى تقع باطلاً ، ومايقع باطلاً هو ما كان مفعولاً من أجل شىء لايقع عنه ذلك الشيء بل يقع غيره ، وجب أن يكون تلقاء النفس كذلك .

قال أرسطوطاليس :

مثال ذلك أن حجرًا سقط فقتل. فسقوطه لم ١٩٧٠

<sup>(</sup>۱) ش : الموجود هو كيناء الذي كان من أجل السكني ، فلا تكون السكني ، والفعل هو كرمي مهم لإصابة غرض فلا يقع عل الغرض

یکن لیقتل ، فمن تلقاء نفسه إذا سقط حتی قتل ، لأنه قد کان یجوز أن یرمی به رام ویقصد به القتل .

وأكثر ما به يخالف هذا المعنى ما يكون بالبخت في الأشياء التى تكون بالطبيعة ، وذلك أنها إذا جسرت المجرى الخارج من الطبيعة فحينئذ نقول فيها إنها بالبخت ، بل أحرى(١) أن نقول فيها إنها من تلقاء أنفسها ، غير أن هذا معنى آخر غير ذلك(٢) ، وذلك أن ذلك سببه (٢) من خارج ، وهذا سببه من داخل .

#### أبو على :

قوله و لأنه قد كان يجوز أن يرمى به رام ويقصد به القتل » \_ إنما ذكره لبين أن قتل الحجر من سقط عليه قد يجوز أن يكون فعلاً اختيارياً ، لبين أنه لا يجب في كون الشيء تلقاء النفس لا بالبخت أن يكون في البحت أن الاختيارية ، ولا يكفى في ذلك كونه بالبخت ، بل الواجب في البخت أن يكون السبب صادراً عن اختيار لا يكون في الأمور الاختيارية وليس بصادر عن اختيار ، كمقوط الحجر وقتله لمن قتل . فإن ذلك ليس بصادر عن الاختيار ، إلا أنه في أمر قدكان يجوز أن يصدر عن الاختيار .

أبو بشر : البخت يخالف تلقاء النفس من وجهين : أحدهما أن تلقاء النفس سبب فى داخل الأمر ، وذلك أن الإصبع الزائدة سببها فى نفس الأمر

 <sup>(</sup>١) ش : كأنه بقوله ه أحرى ه وبقوله « غير أن ه لم يثبت الحكم فى أيما كان خارجاً
 من الطبيعة فهو من ثلقاء نفسه .

<sup>(</sup>٢) ف : يعنى ما من تلقاه نف.

<sup>(</sup>٣) ف: يش من ثلقاء نفسه .

وهو كثرة المادة والطبيعة ؛ وليس كذلك الخروج إلى السوق ولقاء الغريم ، لأن الخروج ليس فى نفس لقاء الغريم . والوجه الآخر أن الطبيعة وهو سبب التى عن تلقاء النفس ذاتى للمطبوع ، فأما الروية وهى سبب التى عن البخت ، فليست بذاتية(١) :

قال أرسطوطاليس:

1114

فقد وصفنا تاقاء النفس ما هو ، والبخت ما هو ، ا والفرق بينهما . وكل واحدٍ منهما داخل من الوجوه التي عليها يقال السبب في الوجه الذي يشتمل على ما منه مبدأ الحركة ، وذلك أن شيئًا مما يكون بالطبيعة ، أو مما يكون بالروية ، هو أبدًا السبب ؛ غير أن عدة هذه غير محصة ولا محدودة .

#### أبوعلى :

نقل الحجر سبب بالعرض لانتصابه للجلوس أو لانفتاح الجرح ، وهو سبب فاعل ؛ وكذلك الحروج إلى السوق سبب فاعل للقاء الغريم ، لكنه سبب بالعرض . فالبخت وتلقاء النفس يدخلان فى الأسباب الفاعلة .

أبو بشر: يفهم من قوله «غير أن عدة هذه غير محصية» أن عدة الغايات التي تلزم بالعرض غير محصية ، ويفهم عدة الأفعال الصادرة عن الطبيعة أو الإرادة التي تعرض لها لما لم تكن من أجله غير محصية .

<sup>(</sup>١) فى الهامش عند هذا الموضع كله : و يحتاج فى فهم هذا الكلام إلى أن يعلم أن الفظة التى يستعملها اليونانيون ليدلوا بها على و تلقاء النفس و هى فى لسالهم تدل على ماهو فى نفسه باطل لا معنى له ؛ كالهم يشيرون إلى أن تلقاء النفس ليس هو سبباً قائماً موجوداً لما يحدث عنه ، فهو لذلك كالباطل الذى لا محصول له . وكذلك ذكر أرسطو الباطل فى هذا الموضع وتكلم فيه » .

# ١١٩٨ قال أرسطو:

ولما كان تلقاء النفس والبخت سببين للأشياء التى يوجدالعقل أوالطبيعة سببها ،فإنما يكونسببا ما لتلك الأشياء بأعيانها بطريق العَرَض ، وليس (۱) شيء مما بطريق العَرَض يتقدم ما بذاته حتى يكون ذلك واجبًا أيضاً في السبب - فمن البيّن أنه ليس يتقدم السبب بالعرض السبب بالذات . فتلقاء النفس إذًا والبخت متأخّران عن العقل(۱) والطبيعة . فيجب من ذلك إن كان سبب السماء خاصة تلقاء النفس ، أن يكون لا محالة العقل والطبيعة سببًا مِنْ قبْلِه للسماء (الشياء أخر كثيرة .

أبو بشر :

الشيء العارض للشيء إما أن يكون ذاتياً لمحموله نحو الطول عارض للعمل، ذاتى للزمان الذي هو محمول على العمل؛ وإما أن يكونذاتياً لموضوعه

<sup>(</sup>١) ل : شيئاً.

 <sup>(</sup> ۲ ) ش : الذى يكون من العقل الذي يحتار شيئًا لأجل شيء فيكون منه ما لم يقصد ويحتر
 ( ص : يختار ) .

 <sup>(</sup>٣) ل : السياء – والمعنى هو : فعن الحق إذن أن يكون العقل والطبيعة عللاً أسبق السياه ولائة أمارة السيادة عندالمة عندالمة

a)νοῦν αίτιον και φύσιν είναι Fl Simpl.

b) αίτων και φύσιν AS

c) καὶ φύσεν αἰτίαν E<sup>1</sup>

d) xai φύσιν αίτίαν

نحو الطول البياض عارض ، وذاتى لموضوعه وهو الجسم للعقل سبب ذاتى للغاية التى قصدها ، وهو مقدم من حيث هو سبب هذه الغاية على كونه سبباً للغاية التى لم يقصدها ؛ وكذلك الطبيعة ، وذلك أنناً لورفعنا كون العقل والطبيعة سبباً لما عرض لهما . ولو (١) رفعنا كونهما سبباً لما عرض لهما لم يرتفع كونهما سبباً لما قصداه . وإن كان كون السماء بالبخت أو تلقاء النفس فيجب أن يكون العقل والطبيعة سببين لهما ولأشياء أخر بالذات ، لأن ما هو بالذات أقدم مما هو بالعرض . فيجب أن يكون العقل استطاعه على أن يقصد نحو ما عرض له فكان عنه . وذلك العقل والطبيعة يتقدمان ما يكون بالبخت وتلقاء النفس ، لأن هذين يعرضان للعقل وتلقاء النفس ، وللعقل أن يقصد نحو العقل الذى هو غاية لم يقصدها .

<sup>(</sup>۱) ك : رئما .

< ٧ > < العلل الأربع >

١١٩٨ قال أرسطو:

١٤

ومن البين أن ها هنا أسبابًا قائمة (١) ، وأن مبلغ عددها المبلغ الذى ذكرناه ، فإن المسئلة عن « لِمَ » إنما تشتمل على هذه العدة . وذلك أن « لِمَ » : إما أن ترد إلى ما الشيء ، وهو آخر ما نرجع إليه فى الأشياء غير المتحركة مثال ذلك فى التعاليم فإنها إنما ترجع إلى حد المستقيم أو المتماثل(١) أو إلى نحو(١) هذين آخر ما ترد إليه ؛ وإمّا أن يرد إلى المحرك الأول ، مثال ذلك أن يقال : لِمَ حاربوا ؟ فيقال : لأنهم نُهبوا ؛ وإما أن يرد إلى ما نذلك أن يقال : لِمَ حاربوا ؟ فيقال : لأنهم نُهبوا ؛ وإما أن يرد في الأشياء المتكونة فيقال : كيما ير أسوا ؛ وإما أن يرد فى الأشياء المتكونة فيقال : كيما ير أسوا ؛ وإما أن يرد فى الأشياء المتكونة فيقال : كيما ير أسوا ؛ وإما أن يرد فى الأشياء المتكونة

إلى الهيولى .

<sup>(</sup>۱) ف: أي ذاتية. (د) ل. ذا الله \_\_\_ د ثال نائي مستخصص \_\_ العلياء ثا

<sup>(</sup> ۲ ) ل : المسائل – وهو في اليونائي عσυμμέτρως = المشارك في التياس ، المهائل Commensurable ، وطفأ أصلحناه كا ترى .

<sup>(</sup>۴) ف: غير.

### أبو بشر :

مثال الهيولى : لم يفسد بدن الحيوان؟ لأنه مركب من الأسطقسات الأربع. ( ١ ٦٦ ) وفى التماليم : لم هذا الحط مستقيم ؟ لأنه موضوع على مقابله أى النقط كانت عليه بعضها لبعض – وهذا هو حده وصورته . وإذا قيل : لم الحطان الحارجان من المركز إلى المحيط متساويان ؟ قيل : لأنهما خارجان من المركز إلى المحيط متساويان ؟ قيل : لأنهما خارجان لأن المحيط. ففى التعاليم يجاب بذكر الصورة ، وعنها وقع لم ، لأن التعاليم مصورة فى النفس معراة من مادة فيقع السوال بـ « لم » عنها ؛ وليست تقصد نحو غاية لفقدانها الحركة . وأما الأمور الطبيعية فتحترى على المادة والصورة ولها غاية وفاعل ؛ فقد تكون « لم » متوجهة نحو هذه كلها .

## أبو عمر :

قلتُ لأبى بشر : كأنه يجاب فى التعاليم بشىء غير هذا ، ثم بعد ذلك بجاب بالصورة وهى آخر ما بنتهى إليه ؟ ! فقال : لعله ، أو إنما أجيب عن « لم » بهذه فقط .

قال أرسطوطاليس:

1 144

فقد ظهر أن الأسباب إنما هي هذه وهذا مبلغ عدّتها. ٢٧ ولما كانت الأسباب أربعة ، فمن حق صاحب العلم الطبيعي أن يعلم أمرها كلها ، وأن يرد المسئلة عن «لِمَ » إليها كلها ، فيوفِّي الجواب عنها على المذهب الطبيعي أعنى الهيولي والصورة والمحرك و « ما من أجله » . . وكثيرًا ما تؤول ثلاثةً منها إلى واحد : فإن « ما الشيءُ » قد يكون أيضًا «ما من أجله الشيءُ » (1) والشيءُ الذي منه أولاً الحركة ،

( ٢٦ ب س ٥ من أسفل ) وذلك معنى واحد (٢٠ ) فإن الإنسان يولّد إنسانًا ، وبالجملة ما كان إنما يحرك بأن يتحرك ؟ فأما ما لم يكن كذلك فليس يدخل في العلم الطبيعى ، وذلك أن ما كان بهذه الصفة فليس يحرّك من قبل أن فيه حركة له ولا مبدأ للحركة ؛ بل إنما يحرك على أنه غير متحرك . ولذلك صارت فنون العلم ثلاثة : أحدها ينظر فيما لا يتحرك ، والثانى ينظر فيما يتحرك إلا أنه غير فاسد ، والثالث ينظر فيما يفسد (٢).

أبو بشر: ( ٢٧ ) على الطبيعي أن يعلم هذه العلل ويرد جواب ه لم » إلى واحد منها : قتارة يرده إلى الهيولى القريبة ثم إلى التي تليها حتى تنتهى إلى الهيولى . وإذا رده إلى الصورة فليرده إلى الصورة الهيولانية ، لا المطلقة ، ويرده إلى غاية ما ، لأن المبدأ الأول بجهة ما غاية ، ويرده إلى الفليعي .

 <sup>(</sup>١) عنا غلط واضطراب وقع في المخطوط فنقلت مواضع من أماكنها إلى غيرها ، وقد رئيناها بحسب الأصل اليوناني .

<sup>.</sup> ( ٢ ) أي أن الأصل القريب للحركة هو من حيث النوع واحدهو وهذين

 <sup>(</sup>٣) النوعان الثانى والثالث من ميدان العلم الطبيعي ، أما النوع الأول فلا ينتسب إلى
 العلم الطبيعي إلا من حيث كانت هذه الأشياء علة للحركة .

فى (١) الطبيعيات تؤول ثلاثة منها إلى واحد : فإن حركة المنى تؤول إلى النفس وهي وصورة آلات الفاعل فى الحد واحدة وهي غاية أيضاً ، وهي صورة الإنسان ، فقد انقصت (٢) هذه الثلاثة إلى واحد .

أبو عمر : قلت لأبي بشر : لم قال في كثير منها ؟ فقال : لعل أن الشعر لم يكن فعل لأجل الصورة مثل شعر اللحية ، لكن من أجل أن يتجمل بها . وكذلك شعر الحاجين . فأما شعر العانة فبسبب الضرورة وسبب الستر . فأما الشمس والإنسان فهما في صورة الجسم أيضاً واحد ، وتفارق الشمس سائر الأسباب لآنها لا تقبل التأثير مما توثر فيه لأنه ليس لها هيولى ، لكن لها شبه بالهيولى ، والهيولى التي تقبل التأثير فقد تنال(") الصورة المرسلة التي هي بسيطة .

قال أرسطو طاليس:

1 144

فواجب أن تكون « لِمَ » تُردُّ فى جوابها إلى الهيولى ٣١ وإلى ما هـو وإلى المحرك (١٠ الأول . فإن البحث عن التكون إنما يكون على هذا النحو حتى ينظر : أى شىء بعد أى شىء يكون ؟ وما الذى هو أول ما فعل أو قبل الفعل ؟ وكذلك ينظر فيما يتلو ذلك ويتصل به شيئاً (١٠ بعد شىء دائماً .

<sup>(</sup>١) قبلها بياض في النص.

<sup>(</sup> ۲ ) غير واضعة في النص .

<sup>(</sup>٣) ف : انقيضت .

ن ؛ المتحرك – واليوناني يقتضي ما أثبتنا πρῶτον κινῆσαν ن

<sup>(</sup>ە) ڭ:ئى،

والمبادئ المحركة على المجرى الطبيعي ضربان ، 
190 وأحدهما ليس هو طبيعيًا ، وذلك أنه ليس فيه مبدأ 
حركة له . والذي هو بهذه الصفة هو شيءً إن كان 
يُحرك من غير أن يتحرك ، مثل (١) الذي هو غير 
متحرك على وجه من الوجوه أصلاً وهو أول الأشياء كلها ؛

# أبو بشر :

أى بعلم فى الأشياء الفاسدة الكلية أى الصورة حيث قبل أى صورة ، مثل أن المنى حدثت فيه صورة العسيى(١) ثم حدثت صورة أخرى ، وأى مادة قبل أى مادة ، لأن الطبيعى يجيب بالمادة القريبة فالقريبة حتى ينتهى إلى الهيولى،وفى الأسباب الفاعلة منها أولائم الذى قبله حتى بنتهى إلى الفاعل الأول.

۱۹۸

· قال أرسطوطاليس:

٣

(۲) وقد ينظر في ماهية الشيء وخلقته من قِبَل أنه غاية و « مامن أجله » . فلأن الطبيعة إنما تفعل من أجل شيء ، فقد ينبغي أن نعلم ذلك أيضاً (۲) . .

د

( ۲۹ ا س ۱۲ ) ویجب أن یوفی الجواب عن « لم الشیء ٔ » علی الوجوه كلها : مثال ذلك (۱) أن عن كذا یجب ضرورةً أن یكون كذا ( و « كون كذا عن

<sup>(</sup>١) غير واضجة في المخطوط !

<sup>(</sup> ۲ ) هنا ورقة ۲۷ ا س ۳ من أسفل ونعود بعد، إلى ۲۱ ا س ۱۲ .

كذا ، إمّا أن يكون على الإطلاق ، وإمّا على الأمر الأَكثر ) ؛ (٢) وأن كذا واجبٌ ضرورة (١) إن كان كذا مزمعًا أن يكون ( مثل أن عن المقدمات تكون النتيجة ) ؛ (٣) وأن هذا هو ماهية الشيء ؛ و (٤) أن هذا الوجه هو الأَفضل ( ليس على الإطلاق ، لكن بحسب ذات شيء شيء ) .

## ابو بشر :

الصورة فى أكثر الطبيعيات هى الغاية ، وفى بعضها هناك غاية أخرى . أما أن الإنسان و لم هو » فلأنه حى ناطق ، وأما ﴿ لم خلق له النطق ﴾ فليتمقل(٢) المبدأ الأول .

صورة الشيء هي ماهيته ، لأن الشيء هو ما هو بصورته ، وإنما المادة تتعلق به . فلأنه أراد أن يبين أن الطبيعة إنما تفعل من أجل شيء ، فينبغي أن نعلم غاية الصورة أيضاً .

استدارة السماء عن الفاعل على الإطلاق دائماً ؛ وكون الإنسان من المنى — على الأمر الأكثر .

المقدمات مادة للقياس ، فلهذا جعل حدوث النتيجة عنها مثالاً للمادة .

غاية الشيء وصورته ليست هي الأفضل على الإطلاق ، لكن الأفضل لذلك الشيء ؛ وكذلك كل صورة هيولانية .

<sup>(</sup>١) إن : ناقصة والنص يقتضيها .

<sup>(</sup>٢) ل: قليصل.

#### < \ >

< الغائية في الطبيعة : نقد النظرية الآلية >

قال أرسطو طاليس:

فينبغى الآن أن نجعل كلامنا أولاً فى أن الطبيعة من الأسباب التى إنما تفعل من أجل شيء ؛ ثم نتكلم بعد ذلك فى الضرورى كيف حاله فى الأمور الطبيعية ، فإنهم جميعاً [٢٦ ب] إلى هذا السبب يردون فيقولون : لما كان الحار من شأنه كذا ، والبارد من شأنه كذا ، وكذلك كل واحد من نظائرهما – وجسب ضرورة أن توجد وتتكون هذه الأشياء . فإنهم ، وإن أدخلوا فى الأمر سبباً آخر ( فذكر بعضهم (١) المحبة والغلبة ، وذكر بعضهم (١) المحبة والغلبة ، وذكر بعضهم (١) المحبة والغلبة ، وذكر بعضهم (١) المحبة يسامونه (١) فقظ شم يُخلُون عنه وعليه العفا .

<sup>(</sup>١) أي أنباد قليس.

<sup>(</sup>۲) أي أنكساقورس.

## أبو بشر :

ينظر في الضروري : هل هو المادة والصورة بالوضع ، حتى إنه إذا كانت المادة بحال كذا وجب وجود الصورة ، والضرورى هو الصورة والمادة بالوضع ، حيى إذا كانت الصورة مزمعة أن تكون ، وجب أن المادة بحال كذا . فالأوَّلون من الطبيعين يجعلون الضروري هوكون المادة بحال كذا فيقولون : إن صورة الإنسان إنما كانت لأن الأسطقسات كانت بحال كذا ، وإن أسنان المقدّم كانت حادّة لأن المادة التي خلقت منها رقيقة . وقد ذكر أنكساغورس العقلَ مع المادة ، إلا أنه لم ُ بوَفَّه حقَّه ، لأنه إذا سئل : لم ينقيض الرجلُ وينبسط ؟ أجاب بالمادة فقال : لأن الأجزاء(١) المتشابهة بحال كذا . وأما ديمقريطس فإنه جعل سبب الموجودات صورة المادة وكونها بحال ما فقال : سبب النار كرية الأسطقسات ، وسبب الأرض تكمُّت الأسطقسات . وأما أرسطو فإنه يجعل ضرورية الصورة أوجبت أن تكون المادة بحال كذا فقال: لما أوجبت أن يحصل بحصول صورة الإنسان ، كانت الأسطقسات بحال كذا ؛ ولما كانت الأسنان مزمّعة أن تكون حادة ليقطع سا الطعام ، كانت المادة بحال كذا ؛ لأن المادة لما كانت بحال كذا \_ وهي أسا كانت رقيقة ــ وجب أن تكون أسنان المقدم رقيقة، ثم اتفق أن صَلَحَ ذلك لتقطيع الغذاء . وكذلك يقول : إن صورة البيت لما أزمعت وجب أن تكون المادة موجودة ؛ ولوكانت الصورة تعود إلى المادة حتى تكون لضرورية المادة وجب أن توجد الصورة ، لوَجبَ إذا وجدت مادة البيت أن توجد صورته لأن مادته موجودة بحال كذا . وكما أنه لما كانت ضرورية الصورة تكون في صورته [ ٢٧ ا سَّ ] على قوله تقتضي وجوب المادة ، وجب إذا حصلت صورة البيت أن تحصل مادَّته بحال كذا .

قال أرسطوطاليس :

۱۹۸

وها هنا موضع شك أن يقول قائل : ما الذي منع ١٦

<sup>(</sup>١) الأجزاء المتشابة = الهوميومريات.

من أن تكون الطبيعة [٧٧ ب] ليس من أجل شيء نفعل ، ولا لأن الشيء أفضل ، بل كما أن المطريأتي الله (١) به لا لأن ينبت به الزرع ، بل ضرورة ؛ وذلك أن ما يتصاعد قد يجب أن يبرد ، وإذا برد فصار ماء نزل ؛ وإذا كان ذلك ، عَرَضَ أن ينبت الزرع . وعلى هـذا المثال فلْنُنْزِلْ أن البزر فَسدَ في البيدر ، فليس مجيئه (٢) بالمطر كان ليفسد به البزر ، بل هذا شي الأعرض . كذلك ليس شي عنع من أن تكون أعضاء البدن أيضًا هذا مجراها في الطبيعة ...

# أبو بشر :

قال أنبادقليس(٢) : ليس فى آنية الطبيعة ولا فى طبيعة الطبيعة أن نفعل من أجل شيء ؛ وعند أرسطو أنها تفعل من أجل شيء ، فإنها تنحو نحوه فهى فاعلة للشيء بحسب المادة . فإذا كانت مادة الأسنان رقيقة تصلح لتقطيع الغذاء . والطبيعة تفعل لأجل تقطيع الغذاء ؛ ورق بالبخار وتحدره لا لينبت الزرع ، لكن ليمتدل الهواء فيكون عوناً على تولد الحيوان . وربما فعلت الشيء للغناء كاليد الزائدة ليستعان بها فى الحمل ولتكون خلكةً من فقد البد الأخرى؛ وتُعيد البلغم والمي ليغتذى بهما العضو ، إذا فقد الغذاء ، فيبقى .

<sup>(</sup>١) في اليوناني : « زيرس » ، Zeū ،

<sup>(</sup>٢) أي الله (زيوس في اليوثاني).

<sup>(</sup>٣) ل : أنبادرلس .

1-94

71

قال أرسطو:

مثال ذلك الأسنان أن تكون تنبت ضرورة المقدّمة منها حادّة تصلح لتقطيع الغذاء ، والأضراس عريضة تصلح لسحقه وليس من أجل ذلك كانت ، بل إنما هي شيء اتفق اتفاقاً ؛ وعلى هذا المثال يجرى القول في سائر الأعضاء التي يظن أنه يوجد فيها ما من أجله كانت. قال : فحيث توافَتُ الأمورُ كلها توافيها كأن لو كانت من أجل شيء ، وقعت هناك السلامة والبقاء لما توافت فيه ؛ وإنما اتفق لها أن كانت موافقة للفعل من تلقاء نفسها ، وما لم يتفق له ذلك كذلك ، تلف وأتلف، مثلما اتفق في البُغْني (۱) التي يقسول إنبادقلس إنها مثلما اتفق في البُغْني (۱) التي يقسول إنبادقلس إنها وضَعَتْ ما أعاليه أعالى إنسان (۲).

فهذا هو القول الذي يُدْخِلُ الشكَّ وما جرى مجراه . ٣٧ وليس يمكن أن يكون الأَمر على هذا الوجه . فإن هذه الأعضاء وجميع ما يكون بالطبيعة كونها على ما تكون

<sup>(</sup>۱) له : النفس -- وهو تحريف كلمة يونانية هي (سليل البقر) وصواب رسمها كلا أثنتنا .

<sup>(</sup> ۲ ) فى اليونانى Βουγενή ἀνδρόπρωρα ؛ سليل النور ذو الرجه الإنسانى . – راجم هذه الشفرة من شارات أنبادقليس فى كتاب ديلز ، شفرة وقر ۲۱ ، ۲ .

عليه إما دائمًا ، وإمَّا على الأمر الأكثر ، وليس مما يكون بالبخت ومن تلقاء نفسه شيء أصلاً يجرى هذا المجرى . فإنه ليس عكن أن يظن بأنَّ بالبخت أو بالاتفاق يكون المطر كثيرًا في الشتاء ، بل في وقت طلوع الشُّعرى العَيور ؛ ولا أن بالبخت أو بالاتفاق يشتد الحرُّ في وقت طلوع الشعرى ، بل في الشناء إن كان حرِّ . فإن كانت هذه قد يظن أنها إما أن تكون بالاتفاق وإمّا أن تكون من أجل شيء ، وكان لا مكن أن تكون لا بالاتفاق ولا من تلقاء نفسها ، فقد وُجَب أن تكون من أُجل شيء ؛ إلاَّ أن هذه كلها قد يعترف أصحاب ذلك القول، فضلاً عن غيرهم، بأنها إنما تكون بالطبيعة. فقد [ ٢٨ ا ] وجب إذًا أن يكون « ما من أجله » في الأشياء الموجودة والمتكوّنة بالطبيعة .

أبو بشر :

كل ما يكون دائماً أو على أكثر الأمر فليس بالاتفاق . وكل ما ليس هو بالاتفاق فمن أجل شيء . فكل ما يكون دائماً وفي أكثر الأمر فمن أجل شيء. والأسنان المقدَّمة تكون دائماً أو في أكثر الأمر محددة ، فهي من أجل شيء . (١) .

<sup>(</sup>١) وردت هذه الفقرة كلها مكررة في المحطوطة .

## أبوعل :

القوم يقسمون الأشياء إلى ما يكون بالبخت وتلقاء النفس ،وإلى ما يكون من أجل شىء ، ويجعلون أحدهما مقابلاً للآخر .

# قال أرسطو :

1199

وأيضًا فإن الأشياء التي فيها غاية يُقصد لها ، فمن ٨ أَجَل تلك الغاية تفعل ما تفعل وما بعده شيئًا فشيئًا . ويجب أن يكون شيء مما يفعل فهو كما يفعل ، كذلك هو مطبوع أن يفعل كذلك يفعل ، ما لم يعني عن ذلك عائق . وإنما يفعل ما يفعل من أجل شيء ، فهو مطبوع إذن على أنه يفعل من أجل شيء – مثال ذلك أن البيت لوكان فيما يتكون بالطبيعة ، لقد كان تكون بالطبيعة ،

# أبو على :

المين يتغير من مبدأ محدود في وسائط محدودة شيئاً فشيئاً إلى غاية محدودة ، وهي حصول النفس ، ثم يكف . فالقوة التي فيه إذاً تميل نحو هذه الغاية و وهذا معنى قولنا بقصده هذه الغاية ، وذلك أنها تنتهى إلى هذه الغاية أبداً وعلى الأمر الأكثر .

## أبو بشر :

هذه الطبيعة مبثوثة من قِبَــل الحلاَّق عز وجل في جميع الأشياء الطبيعية :

## قال بحيي :

لو لم يكن عن عقل ما فعلت أفعال العقل ، وهو الابتداء من مبدأ إلى أفضل الغايات لذلك الشيء المفعول . واستدل بذلك على البارى – عز اسمه وتقدس . وأما أفلاطن فإنه قال إنها صناعة عقلية قد صاغها البارى – عز وجل – في الأمور لتفعل أفعالها نحو إلغايات .

## ابو بشر:

إذا تأملت الكواكب ودورانها وجدت ذلك محدوداً دائماً : الربيع والشتاء والحريف والصيف في أوقاتها — علمت أن ذلك ليس بالاتفاق ، وأن المحرك لها إما أن يكون من خارج ، وإما طبيعة في نفس الأمر وتهيئوا في الأمر نفسه . فالطبيعة تفعل بحسب ذلك التهيؤنحو غاية ما . وأما أرسطو فإنه قال إن هذه الأمور ، إذ هي بلا نهاية ، فتلزم قوة بلا نهاية أي غير متناهية . والعالم كله متناه ، وما لا نهاية له لا يجوز أن يكون في المتناهي ، فوجب أن تكون طبيعة القوة غير المتناهية [ ٢٨ ب ] مباينة لهذه الطبائع .

أبو بشر : مثل الكائن الذي هو النفس هو كما يفعل كذلك هو مطبوع . وهذا على الإطلاق ، لأنه إذا وضعت الصورة فلا بدً من أن تكون المادة موجودة و بي الكائن فيها موجوداً . وليس ذلك ينعكس : وذلك أنه قد يكون بيو المادة ، ولا تكون الصورة إذا عاق عنها عائق . ولذلك في الصناعات يُفعَل السرير من الحشب لأنه منهيء لذلك ؛ وليس يجب بوجود النهيؤ حصول السرير من الحشب لأنه منهيء لذلك ؛ وليس يجب بوجود النهيؤ منعلم أن سيرها كان من أجل هذه الغابة . والأشياء الصناعية إنما تكون من أجل شيء ، كالبيت . والطبيعة لو كانت خارجة كالصناعة ، والصناعة أجل شيء ، لكانا يفعلانه كمايفعلان وهما بحالهما . فإذا كانت الصناعة إنما تفعل من أجل شيء ، فكذلك الطبيعة . وذلك أن الصناعة تجمل الأشياء الثقيلة أساس من أجل شيء ، فكذلك الطبيعة . وذلك أن الصناعة تجمل الأشياء الثقيلة أساس من أجل شيء ، فكذلك الطبيعة . وذلك أن الصناعة تجمل الأشياء الثقيلة أساس البيت بالطبيعة كان هكذا .

1111

# قال(١) أرسطوطاليس:

- فإن كان شي يكون بالطبيعة ويكون بالصناعة فإنه إنما يكون على مثال واحد بما هو مطبوع عليه ، فقد يجب في هذا المعنى  $\binom{7}{1}$  ما وجب في قرينه  $\binom{7}{1}$  .

وبالجملة فإناً نجد الصناعة في بعض الأشياء تُتِمُّ ١٥ نقص الطبيعة فيما تضعف الطبيعة عن استتمام (أ) فعله ، وفي بعض الأشياء تتقبلها (أ) . فإن كان ما يعمل بالصناعة إنما يعمل من أجل شي ، فمن البيّن أن ما يكون على المجرى الطبيعي أيضاً هذه سبيله ؛ فإن قياس الأواخر إلى الأوائل قياس واحدٌ فيا يكون بالصناعة وفيما يكون على المجرى الطبيعي .

## أبو بشر :

الحشب لم يكن منه سرير" إلا" لأنه مطبوع على ذلك ، وكذلك المي لم يكن منه إنسان إلا لأنه مطبوع على قبول النفس .

الطب يُتَمَّم نقص الطبيعة ، والطب من أجل الصحَّة ، فالطبيعة التي الطب متمم لها من أجل الصحة أيضاً ، والصناعة تنقبل الطبيعة في عمل مسدَّسات

<sup>(</sup>١) عند هذا الموضع في الهامش: ﴿ أُولُ الْحَرْدُ الرَّابِعُ مِنْ

<sup>(</sup>٢) ف: الطبيعة .

<sup>(</sup>٣) ف : الصناعة .

<sup>( ۽ )</sup> بمني إنمام .

<sup>(</sup>ه) في اليوناني : تحاكيها цицеїтан

كمسدسات الربابين والمسدسات الكاثنة عن الطبيعة من أجل شيء ، فالمنقبلة لهاكذلك .

ابتداءات الصناعة هي من أجل الأواخر وهي الغاية ، فلذلك ابتداءات الطبعة كتغير الذي إلى أن يقبل النفس .

# ١١١٩ قال أرسطو:

التى تعمل أعمالاً لا بصناعة ولا بنظر وبحث وروية .
التى تعمل أعمالاً لا بصناعة ولا بنظر وبحث وروية .
ولذلك قد سأل قومٌ فى أمرها : هل ما تفعله إنما تفعله بعقل ، أو بمعنى آخر ، مثل العنكبوت والنمل وما أشبههما ؟ وإن أنت أمعنت قليلاً فى هذا النظر ظهر لك [۲۹] فى النبات فضلاً عن الحيوان أشياء إنما تكون لأنها مما ينتفع به فى الغاية المقصودة \_ مثال ذلك : كون الورق من قِبل ستر الثمرة ووقائها . فإن كان بالطبيعة ومن أجل شىء يعمل الخطاف (۱) وكره وينسج بالطبيعة ومن أجل شيء يعمل الخطاف (۱) وكره وينسج العنكبوت بيته ، وكان النبات إنما ينبت الورق من أجل الثمرة وينبت عروقه إلى أسفل لا إلى فوق ملتمساً بها الثمرة وينبت عروقه إلى أسفل لا إلى فوق ملتمساً بها

<sup>(</sup>۱) نوع من العصافير يسمى السُّيُّرُونو swallow,χελδὰν وهو المعروف عند العامة بعصفور الجنة (راجع «سياة الحيوان» قلميرى ج ١ ص ٣٤٥) .

الغذاء \_ فظاهر أن هذا السبب موجود فيما هو موجود بالطبيعة وما يكون بها .

## أبو بشر :

وأعنى بالطبيعة الفعّالة ليس المادة ولاالصورة ، لكن الطبيعة المبثوثة في المتكوّنات هي المكوّنة ، وذلك أن الجسم المتكون الفاسد بمماسته الجرم السماوى انفعل عنه ببذه الطبيعة ، وذلك الجرم عن جرم آخر ، والآخر بحركة البارى كالفضيلة للفاضل . وهذه الطبيعة تكون في المنى الذي يرمى به الرامى ، وإذا حصل في الرحم تقلبه إلى صورة ثم تقلبه إلى صورة أخرى حتى فتبطل تلك الصورة الأخرى أعنى الأولى ، ثم إلى صورة أخرى حتى إذا حصلت النفس كفت الطبيعة عن التحريك ، وبعد ذلك تكون موجودة مدبرة ومولدة . وهذه الطبيعة ليستفعل على سبيل التشبيه ، وذلك أنها تكوّن العظم لا من عظم . وأما الطبيعة على طريق التشبيه فهى الطبيعة التى في بدن الإنسان تحبل الفناء بأن قسمته بالدم واللحم وبالعظم . فهذه الصورة التى ما بين ابتداء المنى إلى حصول النفس كلها كالمادة الحصول النفس لأنها ضرورية في وجود النفس ، ومن أجلها تكونت .

أبو بشر : ومعنى قولى إن آنية الطبيعة أن تفعل من أجل الشيء ـــ أنها مطبوعة على أنها تفعل ما تفعل من أجل الشيء .

قال أرسطو :

1119

فإذا كانت الطبيعة ضربين : أحدهما بمعنى الهيولى ، والآخر بمعنى الخِلْقة ، وكانت الغاية إنما هى الخلقة وكانت سائر الباقية إنما تكون من أجل الغاية – وجب أن تكون الخلقة هى السبب «الذي من أجله » .

وقد يقع الخطأ فيما يعمل بالصناعة : فإن النحويُّ قد يلحن في كتابه ، والطبيب قد يضر بإسقائه الدواء . فمن البيِّن أنه قد يجوز أن يقع مثل ذلك فيما يكون على ٩٩ الله المجرى الطبيعي . وإذا كان ما يعمل بالصناعة مما يقع بالصواب إنما يعمل من أجل شيء ، وما يقع فيه الخطأ فإنه أيضاً يلتَمسُ فيه أمرٌ من الأمور ، غير أن الملتمس لا يصيب غرضه ، فكذلك يجرى الأمر في الأمور الطبيعية أيضاً ، والتشويهات إنما هي شذوذ عن ذلك الشيءِ الذي من أجله. فيكون ولد البقر الذي أعاليه < أعالى > إنسان وقوامه (١) منذ أول الأمر إنما كان لفساد مبدإ ما من مبادئه حتى لم مكن أن يبلغ به الحدُّ والغاية المقصودة كما [ ٢٩ ب ] يجد الإنسانُ المنيُّ يفسد .

## أبو بشر :

الغاية تقال على الصورة التي هي الطبيعة ، وتقال على فعل الصورة والمنفعة الحاصلة بها . وكلام أرسطو ها هنا على الغاية الَّتي هي الطبيعة ، والطبيعة هي الصورة ، لا فعل الصورة .

## أبوعلى:

احتج المنكرون لكون الطبيعة فاعلة من أجل شيء بأنهاقد تخطئ فلايقع

<sup>(</sup>۱) ئت: أي تكون

فعلها على سَنَـن كالتشويهات . فلوكانت تفعل من أجل الغاية التي هي الأفضل لما وقع مُنها غير هذه الغاية . وقد أبطل أرسطو ذلك بالصناعة ، فإنها نفعل من أجل شيء أفضل وقد يقع فيها الحطأ .

# ابو بشر :

الحلطأ يقع فى الصناعة من وجهين : أحدهما من سبق اليد و النفس الفاسد : يجوز أن تسبق يلد الإسكاف فيقطع من الجلد موضعاً لاينبغى أن يقطعه فلا يجيء مما فعل حنف (١) ، أو يظن أنه يقطع الجلد من الموضع الذى ينبغى فلا يكون ذلك الموضع هو الذى ينبغى قطعه . ومنها أن يقع الحلطأ من عدم مواتاة المادة . يجوز ألا يواتيه الجلد إذا رام قطعه فيقطع مورباً (١) ؛ أو يكون العرق صلباً قوياً فلا ينفذ فيه المبضع . والغلط الواقع من الطبعة هو من لا مواتاة المادة ، لا من القسم الأول لأنها لا تروع . "

قال أرسطوطاليس:

- 119

وأيضاً قد يجب فى نكون الحيوان أن يتقدمه أولاً المنى ، ثم يكون ولا يكون دفعة ، و «المفطور بجملته » إنما كان أولاً مَنِيًا .

أبو على :

هذا التعليق لإسحق : و هذا لفظ أنبادقلس(٢) المكتوب على الحاشية ٥ . يعنى بـ و المفطور بجملته ٥ البقرة التى ادّعى أنبادقلس أن أعاليها أعالى

<sup>(</sup>۱) ات خفاً.

<sup>(</sup>۲) الوراب: الانجراف، الالتواء؛ الموروب: المتحرف والملتوى «وهو من کلام المؤلدين، وهم يقولون: ورب الثي، جمله موروبا» («محيط الهيط» ص ٢٣٣٨). وهنا: مورباً – منحرفاً ، بانجراف؛ بالتواء. والهياطون في مصر يقولون: يقطع الثوب بورب، أي بميل oblique: ومنه وارب الباب: أي اجمله شبه مفتوح: ajar

 <sup>(</sup>٣) ش : هذا افظ أنبادقلس . وهو يعنى به الذى هو من طبيعة واحدة كله ، لا من حيوانين مختلفين مثل و لد البقرة الذى وصف .

إنسان . فهو يقول : إنذلك إن صح ً فلأنه قد اتفق فى مبدأ من مبادثها فساد، يغى فى المادة . ثم لو دل ً ذلك أن التكون يكون بالاتفاق لوجب أن يقع الاستغناء عن المادة . ونحن نعلم أن هذا اللمفطور بجملته ، قد كان أولاً منياً . وكل ما يتكون من الحيوان عن منياً أو لامنى ، ثم ينتقل فى صورة بعد صورة هى كالمواد للنفس إلى أن تحصل النفس . فدل على أن ذلك التنقل كان من أجل شيء ، وهو الذي كفت الطبيعة عند حصوله .

١٩٩٠ قال أرسطو:

14

وأيضاً فإنّا قد نجد في النبات ما من أجل شي وإن كان أقل بياناً . فليت شعرى : كما ولد من البقر ما أعاليه أعالى الإنسان ، كذلك يتولد في النبات أيضاً من الكرم ما أعاليه أعالى الزيتون أو لا ؛ فإن هذا القول شَنع ؛ غير أنه قد كان ينبغي أن يكون كذلك إن كان الأمر في الحيوان يجرى هذا المجرى .

وأيضاً فقد كان ينبغى أن يجرى الأمر فى أصناف النيّ والبذور فى تولُّد ما يتولد منها جُزافاً وكيف اتفق . وبالجملة إن مَنْ قال بهذا القول فإنما يبطل ما يكون بالطبيعة هو بالطبيعة (١) والطبيعة . وذلك أن ما يكون بالطبيعة هو ما كان يتحرك على اتصال من مبداً ما فيه [٣٠] حتى

<sup>(</sup>١) أي ويبطل الطبيعة أيضاً .

ينتهى إلى غاية ما ؛ وليس من كل مبدا يكون لشيء شي مما يكون بالطبيعة غاية واحدة ، ولا أى غاية انفقت ، إلا أن المبدأ الواحد إنما يؤدى أبدا إلى غاية واحدة بعينها ، ما لم يَعَقْه عنها عائق .

# أبو بشر :

الفساد فى النبات (١) أكثر منه فى الحيوان لعقوق المادة ، فلذلك لا يتبين أن تكونه من أجل شيء كما يتبين ذلك فى الحيوان . وإذا كان تكون النبات من أجل شيء ولا يجوز أن يكون واقعاً بالاتفاق ولا تكون أعالى الكرمة زيتونة – فالحيوان بذلك أحرى ، لكون الحيوان يكون من مبدأ محدود إلى غاية محدودة ، لأنه لا يحصل أى حيوان من أى مادة بل الحمار يحصل من مادة محدودة وهى منى الحمار ، لا من أى منى انفق ، ولا ينتهى إلى أى صورة الحمار .

قال أرسطوطاليس:

١٩٩ب

وقد يأكون «ما من أجله » بالبخت أيضاً ــ مثال ذلك ١٨ أنًا نقول إن ضيفاً جاءنا بالبخت فدخل الحمام <sup>(٢)</sup> ومضى لسبيله ؛ وإنما نقول ذلك متى كان فِعْله ما فعل كان

<sup>(</sup>١) تحتَّها في الصلب : النبت .

مجيئه إنما كان من أجله ، ولم يكن مجيئه إنما كان من أجله . فإن هذا هو الذى يكون بالعرض ، إذ كان البخت من الأسباب التى بالعَرَضِ ، على ما قلنا آنفاً (١) . فأمّا إن كان هذا يكون منه دائماً أو فى أكثر الأمر فليس هو بالعَرَض ولا بالبخت ؛ والأمور الطبيعية تجرى دائماً على سَنَن واحد مالم يقطعها عنه قاطع .

## أبو بشر :

مُضِيُّ الرجل إلى السوق ولقارَّه للغريم الذي قضاه دينه – بالبخت، لأنه وإن لم يقصد لقاء الغريم فإنه كان يجوز أن يقصد ، لأنه لو لم يجز أن يقصد لم يكن بالبخت ، ومابالبخت يكون نادرًا ، وما بالطبيعة يكون دائماً وعلى الأكثر فليس هو بالبخت .

١٩٩٠ قال أرسطوطاليس:

17

ومن القبيح أن يكونوا لايرون أنها إنما تكون من أجل شيء ما لم يجدوا الفاعل يروّى فى فعله هذا ، وهم يجدون الصناعة لارويَّة فيها . ولو كانت صناعة بناء السفن موجودةً فى الخشب نفسه ، لقد كان عملها سيكون على مثال عمل الطبيعة . فيجب من ذلك إن كان

<sup>(</sup>۱) راج ۱۹۱ ب ۲۲ - ۱۹۷ ۲۲.

ف الصناعة ما من أجل شيء أن يكون ذلك أيضاً في الطبيعة . وأكثر ما يبين به هذا المعنى في الذي يعالج نفسه بالطب ، فإن الطبيعة تشبه هذا .

فقد ظهر إذن أن الطبيعة سبب ، وأنها سبب على ٣٢ أنها من أجل شيء .

## أبوعلى :

احتجوا بقولهم بأن الطبيعة لا تروّى ، وكل مالايروّى لا يفعل من أجل شيء . والكبرى منتقضة بالصانع الحاذق فى صناعته ، فإن الكاتب لا يروّى قى أن يخط «بـ ، وهو يفعل ما يفعله من أجل شيء . (١)

[ ٣٠ ب ] الصنائع إما متقبلة للطبيعة أو حائدة كالطب ، وصناعة النجارة : لو كانت داخلاً كالطبيعة لكانت تفعل على حد ما تفعل الطبيعة ، وهي تفعل من أجل شيء - فكذلك الطبيعة . وأبين ُ من هذا صناعة الطب، وإنما كانت أبين لأنها قد تكون داخل النفس بأن يكون العليل طبيباً ، إلا أنها تفارق الطبيعة لأن صناعة العلب عارضة على العليل ، وليس كذلك الطبيعة .

<sup>(1)</sup> ف : يعنى إما أن تتبعها بالكنال ، أو تتنبع نفسها بالجبر .

#### < 9 >

## الضرورة في الطبيعة >

١٩٩٩ قال أرسطوطاليس:

وقد ينبغى أن ننظر فى الضرورة : هل هى عن المرورة وضع (١) ، أو هى على الإطلاق ؛ فإنهم يرون أن الضرورة موجودة فى التكون على نحو ما لوظن ظانً أن الضرورة موجودة فى التكون الثقيلة من شأنها أن ترسب الحائط كان ضرورة لأن الثقيلة من شأنها أن تعلو ، ولذلك إلى أسفل ، والخفيفة من شائنها أن تعلو ، ولذلك صارت الحجارة والأساس فيه أسفل ، وصار التراب والطين فوق لخفته ، وأعلاه كالخشب لأنه أخفها كلها . ولعمرى إن الحائط لم يكن يوجد بلا هذه ، إلا أن وجوده لم يكن بسبب هذه ، اللهم إلا أن تكون تعنى وجوده لم يكن بسبب هذه ، اللهم إلا أن تكون تعنى بقولك سبب : الهيولى ، بل بسبب الوقاء والسلامة ومن أجلهما .

<sup>(</sup>١) ش : أى نسبة وضعنا الناية المقصودة من الطبيعة .

<sup>(</sup>٢) ش : أي الأشياء التي تكون .

أبو بشر :

تبين أن الصورة لم تكن لأجل ضرورية المادة ، وهو (١) معنى قوله : « عن وضع » أى عن وضع ضرورية المادة ــ مثاله أن بدن الإنسان بحال كذا ، لأن الحار والبارد بحال كذا ؛ فإن الأسنان المقدمة حادة لأن العظم الذي نركت منه رقيق . وقد ذهب إلى ذلك القدماء . وهو يرى أن المادة إنماكانت بحال كذا لأن الصورة بحال كذا وهو معنى قوله ﴿ على الإطلاق ﴾ أي أن الصورة كانت على الإطلاق لا عن وضع المادة، فلأن الأسنان المقدمة حادة يجب أن يكون قد تقدمها رقة العظام التي تركبت منها ؛ ولأن بدن الإنسان بحال كذا ، يجب أن يكون الحار والبارد بحال كذا . ولهذا إذا كانت الأسنان حادة ، وجب ذلك في العظام ، وليس منى رقت العظام وجدت حدة الأسنان لا محالة ؛ كما أنه إذا وجد البيت بحال كذا ، وجب وجود الثقيلة أسفلوالخفيفة فوق . وليس إذا وجدت الثقيلة والحفيفة ــ اللتان هما المادة ــ وجب وجود البيت . ولو كانت الصورة الأجل ضرورية المادة ، لوجب إذا وجدت المادة أن توجد الصورة . إلا أن كون المادة بحال كذا سبب لعمرى ، لكن هيولاني ، والصورة سبب غائي ؛ وليس يجب وجود الغاية بوجود الهيولى ، بل إذا وجدت الغاية لم يكن بد من وجود الهيولى من قبل . فأما السبب الفاعل عنده فهو(٢) الطبيعة لحدة الأسنان ولرقة العظام لأجل حدة الأسنان .

1 7 . .

قال أرسطوطاليس:

وعلى هذا المثال يجرى الأمر أيضاً فى سائر ما يكون من أجل شيء كله ؛ فإنه ليس يكون بلا الأشياء التي لها طبيعة ما لازمة ضرورية ، غير أن كونه ليس [ ١٣١] من أجل هذه إلا من طريق الهيولى ، بل من أجل (٣)

<sup>(</sup>١) تحتها : وهي .

<sup>(</sup>۲) اتنهى.

<sup>(</sup>٣) ش : ح ( يحيمي بن عدى.) أي الغاية المقصودة من الطبيعة .

شيء . مثال ذلك : لم صار المنشار بهذه الصفة ؟ \_ كيما يفعل كذا ، ومن أجل كذا . وأن يفعل كذا ــ وهو الذي من أَجله كان \_ لا يتهيأ إلا بأن يكون من حديد . فيجب إذن ضرورةً أن يكون من حديد إن كان منشارًا وفِعْلُه فِعْلَه . فعن الوضع إذن تكون الضرورة ، لا من طريق الغاية المقصودة (١) ، وذلك أن الضرورة هي في الهيولي ، و «من أجله » إنما هو في الحدّ .

قوله(٢) « فمن الوضع إذن تكون الضرورة » أى الضرورة هي من الوضع يعني الهيولى لا التمام ، والصورة هي الضرورة .

أبو بشر : فضرورية صورة الحديد من أجل ذلك الفعل الذي بصفَة ا كذا ، وهو الذي من أجله صورة الحديد .

قال أرسطوطاليس:

والضرورى فى التعاليم وفى الأُشياءِ التى تكون على المجرى الطبيعي من وجه من الوجوه منشابه . وذلك أنه لما كان المستقيم (٢) بصفة كذا ، وجب ضرورةً أن تكون (١) زوايا المثلث معادلة لقائمتين . وليس لأن هذا

<sup>(</sup> ١ ) ف : أي في الصورة .

<sup>(</sup>٢) لم يرد اسم صاحب التعليق.

<sup>(</sup>۲) ف : مقدمات.

<sup>(؛)</sup> ت: نتيجة.

كذا ، صار ذاك كذا ، غير أن هذا إن لم يكن كذا لم يكن ذاك مستقيماً . والأشياء أيضاً التي تكون من أجل شيء إن كانت الغاية المقصودة بها موجودة أو مزمع بالوجود . بالوجود ، فإن ما قبلها أيضاً موجودٌ أو مزمع بالوجود . وإن (۱) لم يكن فكما أن هناك متى لم تكن النتيجة لم يكن المبدأ (۱) \_ كذلك ها هنا حال الغاية وما من أجله . يكن المبدأ أيضاً مبدأ ، إلا أنه ليس مبدأ للعمل بل للفكر ؛ والمبدأ هناك (۱) إنما هو للفكر ، يعني ليس هناك أعمال .

# أبو بشر :

بين التعاليم والطبيعيات تشابه ، لكن بالعكس : وذلك أن المقدمات مادة القياس ، والنتيجة هى الغاية ؛ ووجود المقدمات يوجب وجود النتيجة ، وليس وجوب النتيجة يوجب وجود المقدمات ، لأنه يجوز أن ينتج من مقدمات أخر ، إلا أن يعني بالمقدمات المقدمات التي أنتجتها وأنه من ما لم تكن النتيجة ، لم تكن تلك . ففي التعاليم لابد من أن يكون الوسط واحداً ، لكن الطرفين يختلفان إن ينتجا النتيجة بمقدمات أخر. وفي أن بيين أن الإنسان حيوان قلنا ذلك بوسطين : مرة ب و الحساس » ، ومرة بـ و الناطق ٥ . وأما في الطبيعيات فالغاية هي التي توجب أن يكون قد تقدمها وجود المادة ، وليس وجود المادة يوجب أن يكون قد تقدمها وجود المادة ،

<sup>(</sup>١) ش: أي إن لم يكن ما قبل الفاية .

<sup>(</sup>٢) ف : المقدمات.

<sup>(</sup>٣)ف: يمنى التعاليم .

1 4 . .

4 8

أبوعمر: والذي فهمتُ هو أنه إن لم يكن بالتالى كذا ، فولا المقدمات أيضاً كذا . وذلك أن زوايا المثلث إن لم تكن معادلة لقائمتين ، فولا الزاويتان المتبادلتان متساويتان . فأما إن كانت النتيجة ، فليس لا محالة تكون المقدمات كذا :

(۱): أبو بشر (۱)

أى الغاية فى الصناعات مبدأً للفكر ، وذلك أن الفكر أول ما يبتدى بالسِّتْسُ ، ثم بصورة البيت . وأما العمل فآخر الفكر وهو الأساس .

قال أرسطو طاليس:

فيجب إن كان البيت قد يكون ، أن تكون هذه ضرورة ، أو توجد ، أو تحضر ، وبالجملة الهيولى التى من أجل شيء ، مثال ذلك اللبن والحجارة توجد إن كان بيت . غير أنه ليس من قِبَل هذه وجود الغاية المقصودة إلا من طريق أنها هيولى ، ولا تكون من قِبَل هذه موجودة إلا أن تلك متى لم تكن موجودة لم تكن هذه موجودة حفلا البيت يكون ما لم تكن الحجارة ، ولا المنشار يكون ما لم يكن الحديد حفإنه هناك أيضاً ليس تكون المبادئ موجودة إن لم تكن زوايا المثلث معادلات لزاويتين قاممتين .

أى المقدمات أيضاً فى التعاليم لا تكونموجودة إن لم تكن النتيجة موجودة "

 <sup>(</sup>١) هنا ورد أيضاً : « أبو بشر : يقهم من خارج وإن لمتكن المبادة لم تكن الغاية ،
 كما إذا لم تكن النتيجة لم تكن المقدمات و - وليس واضحاً ما موضعه.

<sup>(</sup>٢) ش : أي الغاية من رِقبَلُل الهيولي .

وذلك أن زوايا المثلث إن لم تكن معادلات لقائمتين لم تكن الزوايا مستقيمة ، وهي المقدمات .

## أبوعلى:

النتيجة كالمادة المقدمات ، والمقدمات مركبة من المادة والصورة لأن النتيجة هي حمل الأكبر على الأصغر ؛ وتصير هذه مقدمات بدخول الوسط فيما بينهما . فقد صار الوسط كالصورة ، وصارت المقدمات مركبة من النتيجة ومن هذه الصورة . فالنتيجة إذن هي المادة .

17. .

قال أرسطوطاليس:

فقد يظهر إذن أن الضرورى في الأمور الطبيعية إنما هو ما يقال على معنى الهيولى<sup>(١)</sup> وحركاتها . وقد يجب على صاحب الطبيعة أن يقصد السببين (٢) جميعاً ؛ غير أنه ينبغي له أن يكون أكثر قصده السبب «الذي من أجله » ، لأً ن هذا سبب الهيولى ، وليست هي سبب الغاية أعنى التي من أجلها(٢) - مثال ذلك : لأن البيت بصفة كذا فيجب ضرورة أن مكون كذا وكذا ، أو أن يوجِد كذا وكذا ؛ ولأ ن الصحَّة كذا ، فواجِبٌ ضرورةٌ أن يكون كذا وكذا وأن يوجد كذا وكذا . أو كذلك إن

<sup>(</sup>١) ف : أي استحالها .

<sup>(</sup>۲) ف: أي الحيول والصورة.

<sup>(</sup>٣) ف : ح : القصردة .

كان الإنسان ، فواجبٌ ضرورةٌ كذا ؛ وإن كان كذا على نحو كذا ، فواجبٌ ضرورةٌ كذا . وخليقٌ أن يكون قد يدخل الضرورى فى الحد أيضاً . وذلك أنه إذا حددنا فعل النشر با أنه شقٌ بصفة كذا ، لم يكن ذلك يتهياً إلا با أن تكون للمنشار أسنانٌ بصفة كذا ؛ ولا يمكن أن تكون بهذه الصفة ، إلا أن يكون من حديد . فإن فى الحد أيضاً بعض الا جزاء تجرى(١) من القول مجرى الهيولى أبو بشر :

الصورة لأنها هيولانية توُخذ في حدها المادة إذا كان الحد تاماً ؛ فأما إلحدلية فلا توُخذ المادة في الحد :

قلت لأبى بشر: فأبداً يؤخذ فى الحدود الطبيعية الفعل الصادرعن الصورة ؟ فقال : لعله يؤخذ ، لأن الفعل بجهة ما صورة . فإذا أبحد الفعل أحذت الصورة التى يحدث عنها ذلك الفعل ومادتها - [ ٣٣ ] ] إذ هى هيولانية ، مثلما يؤخذ فى تحديد فعل النشر وهو النشر : فتؤخذ الأسنان، وهى مادة. في حد فعل المنشار :

فقيل له: ففي كل الطبيعيات نحد الفعل ؟ فقال: لعله كذلك.

[ تحت المقالة الثانية من السماع الطبيعي لأرسطوطاليس الحكيم وكان الفراغ منها بجنديسابور بخوز ستان ، في الثاني والعشرين من صفر من سنة أربع وعشرين وخمسماتة للهجرة الحنيفية . نفع الله بمنه والحمد لله وحده ، وصلواته على سيدنا محمد وآله وسلم وهو حسبنا ونعم الوكيل (٢) . ]

<sup>(</sup>١) ش : أي يدل على الهيولي .

<sup>(</sup>٢) وأن الحاش : يرمرض والحبد ف . صح و .

# [ ٣٢ ] بسم الله الرحمن الرحيم ربِّ زدني علماً الله النافة

من كتاب السماع الطبيعي لأرسطوطاليس نقل إسحق بن حنين < الفصل الأول > < تعريف الحركة > <

قال أرسطوطاليس : ٢٠٠

لما كانت الطبيعة مبدأ للحركة والوقوف والتغير ، ١٢ وكان قصدنا بهذا العلم أمر الطبيعة ، فقد (١) يجب أن أن نخبر أوّلاً ما الحركة . ثم إذا لخصنا هذا المعنى لخصنا بعده شيئاً شيئاً مما ذكر على هذه السبيل .

أبو على :كل علم إنما يكمل إذا كان علماً بحد الشيء وبأجزاء حدّه . ولما كانت الحركة مأخوذة فى حد الطبيعة وكان قصده أن يتكلم فى الطبيعة ـــ وجب أن يتكلم فى الحركة .

<sup>(</sup>١) ثن : وجدنا في نسخة أخرى مكان هذا الكلام : " فليس يتينى أن يذهب علينا : ما لحركة ؟ فإنا إن لم تعرفها فواجب ألا نعوف أيضا الطبيعة : ما هي ؟ وإذا لحصنا أمر الحركة : ماهي ؟ أنسنا فيها هذه السبيل بعيها « وفي تعليق مع هذا الهامش : يعني لحصنا أيضاً ما نستميله في حد الحركة .

أبو عمر عن أبى بشر : من شأنه إذا تكلم فى الشيء أن يخبر بالعلة التى من أجلها تكلّم فيه لكيلا يُنظن به أنه يتكلم لغير عَرْض . ولما كان الشيء إنما يكمل العلم به منى علم حده وأجزاء حده ، وكانت الحركة مأخوذة فى حد الطبيعة ، وهو يتكلم فى هذا الكتاب فى الطبيعة – وجب أن يتكلم فى الحركة . ولما عقل من الحركة معنى الاتصال ، وكان الانقسام بلا نهاية مما قد مُحدً به المتصل هو < عينه > ، أو جب ذلك أن يتكلم فيما لا نهاية مما

وينبغي أن نبدأ بالكلام في الأمور العامية للطبيعة ، وهي التي تشمل سائر الحركات من نحو المكان والزمان . ثم نتكلم في الحواص ، وهي التي تخص نوعً من أنواع الأمور الطبيعية ، نحو طبيعة الحيوان والنبات والجرم الحامس، لأن الأمور العامة هي أعرف عندنا من الحواص . فلهذا وجب أن نقدم الكلام فيها ، أي إذا لحصنا معني الحركة : ما هو ؟ وكيف هو ؟ - لحصنا بعده أيضاً هذه الأجزاء التي هي و لا نهاية » ، و ه المكان » و « الزمان » : ما كل واحد منها ؟ وكيف هي هل السبيل التي بينا أمر الحركة ، وهو الأمور الطبيعة .

٢٠ قال أرسطو:

17

وقد يُظن أن الحركة من الأُمور المتصلة . وأول ما ينبغى علينا من أمر المتصل فنظهر منه : ما لا نهاية له . والذلك قد يلحق كثيرا ممن (١) حدّد المتصل أن يستعمل في حده ذكر ما لا نهاية (١) له ، لأن الذي ينقسم بلا

<sup>(</sup>۱)كنىر،

<sup>(</sup> ٢ ) ش : ريجوز أن ينقل على هذا النحو فيقول : المتصل هو الذي ينقسم بلا نهاية .

نهاية هو المتصل . ومع ذلك فليس يمكن أن تكون حركة ٢٠ من غير أن يكون مكانٌ وخلاءً وزمان .

فمن البين أنَّ مِنْ قِبَل ذلك ومِنْ قِبَل أن هذه (1) مشتركة للجميع وعامّة فيها كلها ينبغى أن نلتمس البحث عن كل واحد منها ، وذلك أن النظر في أمر الخواص متا خر عن الأُمور العامية المشتركة . ونبتدئ \_ كما قلنا \_ با مر الحركة .

أبو بشر: الحركة إنما تكون فى المتصل، ولذلك قال إن الحركة من الأمور المتصلة. وفى حد المتصل الانقسام بلا نهاية، فينبغى أن نتكلم فى لا نهاية. [ ۱۳۳] والحركة أيضاً ليست الموجودة لا فى موضوع، فلذلك وجب أن نتكلم فى الموضوع، وهو المتصل. – ولما لم تكن حركة إلا فى زمان، تكلم فى الزمان. ولما لم تكن أيضاً إلا فى مكان تكلم فى المكان، ولما لم تكون إلا فى مكان ، لأن النامى يحتاج إلى مكان أوسع، والناقص يحتاج إلى مكان أصغر.

وقد ظن قوم أنه لا يمكن أن تكون حركة من دون خلاء ، فوجب أن نتكلم في الحلاء .

فقد وجب أن نتكلم فى هذه كلها لعمومها ولأنها لازمة للأمور الطبيعية ، ولنوصل الكلام بما تقدم .

<sup>(</sup>١) ش: بعي جايم الأجمام الطبيعية .

# قال أرسطوطاليس:

فنقول: إن الأشياء منها ما هو على الكمال فقط ، 41 ومنها ما هو بالقوة وهو بالكمال . ومن ذلك ما يشار البه بأنه : هذا ، ومنه ما يشار إليه بأنه : عقدار كذا ، ومنه ما بشار إليه بالنه يحال كذا ، أو ينسب على هذا المثال ــ إلى غير ذلك من سائر مقولات الموجود<sup>(١)</sup> .

والمضاف: منه ما يقال على طريق الريادة والنقصان، ۲۸ ومنه ما يقال على طريق الفاعل والمنفعل(١) ، وبالجملة على طريق المحرِّك والمتحرك. فإن المحرك إنما هو محرِّك للمتحرك، والمتحرك إنما هو متحرك عن المحرِّك ، وليست (٢) حركة خارجة عن الأمور أنفسها ، فإن المتغير إنما يتغير أبدا : إما في الجوهر ، وإمّا في الكم ، وإمّا في الكيف ، وإمّا في ١٢٠١ المكان . فليس يتهيَّأ أن يوجد شي؛ أصلاً يعم هذه ، كأنُّك قلت ماليس هو هذه ولا واحداً من سائر المقولات.

<sup>(</sup>١) ل: الموجودة.

<sup>(</sup>٢) نوقها : المفعول.

<sup>(</sup>٣) ش : يفول إنه ليست ركة قائمة بنفسها ، بل وجودها إنما هو في المتحركات .

أبو على: ماهو بالكمال: البارى جل وتقدس. وما هو بالقوة والكمال: الأجرام العلوية والتى تحت الكون ؛ فإن الشمس إذا كانت فى الحمل فهى بالقوة فى الثور ، وهى بالكمال فى الحمل ، فهى بالكمال من جهة ، ومن جهة أخرى بالقوة . وكذلك الأشياء الكائنة الفاسدة : وهذه منها ما يشار إليه بأنه هذا – وهو الجوهر ؛ أو بمقدار كذا – وهو الكم ؛ ومنه ما يشار إليه أنه بحال كذا – وهو الكيف . وينسب على هذا المثال إلى سائر المقولات ، أنه بحال كذا في سائر المقولات على هذه الصفة . – والإشارة إنما تتوجه إلى ذات . فأما الهيولى فليس بمكن الإشارة إليها إلا إذا قبلت الصورة ، وحيتك ثكون ذاتاً مفردة ".

و ليست حركة خارجة عن الأمور ٪ أى ليست قائمة بذاتها .

أبو بشر: الذي على الكمال المبدأ الأول. والذي بالقوة على الكمال هو انقسام المتصل. والحركة لا في الأول ولا في الثاني ، قلذلك كانت بالقوة . وكذلك الانقسام بلا نهاية هو بالقوة . والذي بالكمال والقوة فلا بد له من موضوع أو ما مقامه مقام الموضوع ، وما مقامه مقام سائر الموضوع يعم أسائر المقولات . وذلك أن هذا المي هو بالفعل مي ، وبالقوة (٣٣ ب] إنسان ، وزيد بالفعل ابن عمرو ، ومي عمرو ابنه بالقوة ، وكذلك بالفعل في الوقت الذي هو فيه وهو الآن بالقوة أن يكون في الزمان المستأنف ... وكذلك سائر المقولات .

وأما المادة فهو الجوهر ، والقائم مقام المادة كالهواء للضوء لأن الهواء المستشف هو بالقوة كالمادة للضوء وكالسطح للنون. وإنما ذكر هذه ليبين أن الحركة تكون فيما هو بعض بالفعل ، وبعض بالقوة ؛ ولا يكون فى السبب الأول ولا فى الذى هو بالقوة كانقسام المتصل وتزيد العدد .

المحرك والمتحرك أعم من الفاعل والمفعول .

الحركة توجد فى كل واحد من المقولات. وليس للمقولات جنسٌ يَعُمُهُا . فكذلك ليس للحركة جنس يعمها . وإنما كل أقسامها تسمى باسم الحركة ، كما تسمى المقولات كلها باسم الموجود . أبو على : ليس يتهيأ أن يوجد شيء أصلا يعم هذه ، كأنك قلت : ما ليس هو هذه ولا واحد من سائر المقولات، أى ليس ذلك العام للحركة شيئاً بما ذكره من الكم والكيف ، ولا واحد من سائر المقولات كلها . وسنين أن الحركة قد توجد لبعض المقولات بالعَرَض ، لا بالذات من ذلك المضياف .

# ١٢٠١ قال أرسطوطاليس:

فواجب من ذلك أنه ليس يكون حركة ولا تغير الشيء ألبتة غير هذه التي ذكرناها . وكل واحد من هذه كلها على ضربين : مثال ذلك أن المشار إليه بانه هذا حقد يشار إليه بالخلقة ، ويشار إليه بالعدم ؛ وكذلك في الكيف : وذلك أن شيئاً أبيض وشيئاً أسود ؛ وفي الكم فإنّ شيئاً تام وشيئاً أن ناقص ؛ وكذلك أيضاً في النقلة إن شيئاً تام وشيئاً أسفل أن أو شيء خفيف وشيئاً أسفل أن يكون مبلغ أنواع وشيء ثقيل . فيجب من ذلك أن يكون مبلغ أنواع الحركة والتغير كمبلغ أنواع الحركة والتغير كمبلغ أنواع الحركة والتغير كمبلغ أنواع الموجود . وإذا قسم كل

<sup>(</sup>۱) ل : وشيء.

<sup>(</sup>٢) فوقها ؛ صورة .

<sup>(</sup>۴) س : وشیء . د کردتا

<sup>(</sup>٤) فوقها : عدم .

ح: إنما يعنى بالكمال فى هذا المعنى : الخروج مما بالقوة إلى الفعل ،
 لا التمام ، فيبطل ما بالقوة ويحصل ما بالفعل ، بل على أن القوة بعد ثابتة باقية ذاتية تفعل ، فإن عند ذلك تكون الحركة .

ع: الكمال كمالان: أول وأخير . فالأخير هو انتهاء ما بالقوة إلى الفعل(٢) ، والأول هو التطرق إلى الكمال الأخير ، والقوة تكون معه محفوظة [1٣٤] وهو الحركة .

أبو بشر: الحركات تكون في المقولات العشر. وكل واحدة من هذه المقولات إذا نفيرت إلى الحالة الأخس كان ما انتقلت إليه عدماً. وإذا انتقلت إلى الأشرف كان ما انتقلت إليه كوناً.

أبو على : فالسواد عدم لأنه أحس ، إذ كان يمنع من فعل البصر ، والبياض ُ يُفرَقُهُ ويعين على فعل البصر ، فكان أشرف، وكان لذلك كوناً .

<sup>(</sup>١) قوقها : فىل.

<sup>(</sup>٢) تحبًا : الصورة.

أبو بشر: وقد قدَّم الكلام فيما هو بالكمال وبالقوة ليستمعل الكمال في رسم الحركة وبين أنه ليس لها جنس يعمها ليعلمنا أنه لاحد لها وأنه إنما يرسمها من الموضوع، لأنه ليس لها جنس يعمها ليعلمنا أنه لاحد لها وأنه إنما بموهم من الموضوع، لأن التغير ليس بمجوهر فيكون لا في موضوع. ولما كان ما بالقوة قد تكون له القوة فقط ولا يكون آخذاً في الفعل فلا يكون له أصلاً، وقد يكون له الكمال التام مثل الآجر الذي يحصل بيناً كاملا فلا يكون بالقوة أصلاً بل يكون بيناً بالفعل . فأما التطرق إلى استكمال البيت وكماله فإنه كمال ما بالقوة ، والقوة على أن يتم البيت عفوظة ". فلهذا حد الحركة بأنها كمال ما بالقوة بما هو كذلك ، أي بما هو بالقوة ، ولا يكون بما هو بالقوة هو أن تأخذ أله كمال إذا لم يكن له فعل ، لأن كمال الشيء الذي هو بالقوة هو أن تأخذ الفعرة في الفعل .

14.1

قال أرسطوطاليس:

١٥

وقد تبيَّن أن الحركة إنما هي هذا المعنى مما أنا : واصفه : فإن المبتنَّى إنما نقول فيه إنه مُبتَّنَى بالفعل إذ كنا دائبين نبنيه ، وهذا هو الابتناء – وكذلك التعلَّم والتطبُّب والتدحرج والتزلق والتراجل(١) والتشايخ(١) .

أبو على : بين بذلك أن المبنى إنما يكون مبنى فى حال التطرق لا قبل التطرق ، مثل الآجر الملنى ، ولا بعد الاستكمال ، وكذلك التشايخ إنما يكون فى حال السلوك إلى سن الشيوخ لا فى حال الطفولية ولا بعد استكمال سن الشيوخ — وكذلك نظائر هذه .

<sup>(</sup>١) أي صيرورة المرءرجلا = كا٢٥٥٥٥٥٥

<sup>(</sup>٢) ش : التراجل الإممان في من الرجال ، والتشايخ : في من الشهوخ .

أبو بشر : القياس هو هذا :

الابتناء حركة للمبتني

و حركة المبتني هو فعل المبتني بما هو مبتني

فالابتناء هو فعل المبتنى بما هو مبتنى

قال يحيى: لما كان غرض أرسطوطاليس أن يتكلم في هذا الكتاب في الأشياء التي تلزم الطبيعيات وهي خمسة أشياء: العنصر ، والصورة ، والحركة ، والمكان ، والزمان ، و كان قد تكلم في المادة والصورة في المقالتين الأوليين وجعل أكثر كلامه في المقالة الأولى في المادة ، [ ٣٤ ب ] وأكثر كلامه في المقالة الثانية في الصورة أخذ يتكلم في المقالات الباقية في الحركة والمكان والزمان وغير ذلك ، وأوجب أن ينكلم في الحركة من قبل أنها مأخوذة في حدالطبيعة ، وعلى من تكلم في الطبيعة أن يبين الأشياء المأخوذة في حدها . ولما كانت الحركة عندهم من الأشياء المتصلة إذ كانت في العظم والعظم متصل ، وكان أول ما يظهر علينا من المتصل مالا نهاية لأنه قد يحد المتصل بما لا نهاية أيضاً فيما لا نهاية . ولأن الحركة لاتكون لا في مكان ، وكل حركة فإنما هي الإ في مكان ، وكل حركة فإنما هي حركة بلحسم ، ولا تكون حركة أيضاً إلا في مكان ، وكل حركة فإنما هي حكلم في الحلاء ، ولأن قوماً ظنوا أنه لا تكون حركة إلا مع خلاء ، تكلم في الحلاء ، ولأن هولاء أيضاً يحدون الخلاء بأنه مكان عادم لجسم .

# قال(١) أرسطوطاليس:

ناتى قبل تحديد الحركة بأربعة أشياء: أولها أن من الأشياء ما هو بالفعل ، وحامًا > وحامًا > وحامًا > الله في بالفعل الأشياء الإلهية المبرأة من مادة ؛ وحامًا > التي هى بالقوة وبالفعل فالأشياء الطبيعية التي تحت الكون: أما أنها بالفعل فن قبل أنه قد تكمل لها الصورة التي لها ، وأما بالقوة فلأنها مثميثة لقبول صورة أخرى . وليس يجوز أن يكون شيء بالقوة فقط لامتناع خلو المادة من الصورة كلها .

<sup>( 1 )</sup> هذا من كلام محيمي بن عدى ، و ليس من كلام أرسطوطاليس .

وثانيها أن المضافة منها ما هو بالزيادة والنقصان ، ومنها ما هو بالمحرك والمتحرك . أما التي بالزيادة والنقصان فهو الأكبر والأصغر فإن الأكبر أكبر من أصغر ، والأكبر من الزيادة ، والأصغر من النقصان . والمتحرك متحرك بمحرك . وإنما لم يذكر ما عدا هذين من أصناف المضاف كالمشامة والمساواة والعلم لأنه إنما بحتاج إلى هذين فقط ، أما الزيادة والنقصان فليس أن الحركة لا تدخلها بخلاف ما ظنه قوم ؛ وأما المحرك والمتحرك فذكره ليبين أن الحركة توجد فيه .

والثالث هو أن الحركة لانوجد بنفسها منفردة عن المتحرك . والأشياء المتحركة هي إما جوهر . وإما كيف ، أو واحد من المقولات الأخر ؟ فلذلك لم تكن حركة خارجة عن هذه .

والرابع دو أن كل واحد من الأشياء المتحركة إما أن يتحرك من الصورة الأخس إلى الأشرف : كالمستحيل من الأسود إلى الأبيض ، أو من الأشرف إلى الأرذل : كالمستحيل من الأبيض إلى الأسود : وهذه الأشياء ينتفع بها في حد الحركة وفي أن من الأشياء المحركة ما يتحرك ، ومنها ما لا يتحرك على ما سنبينه من بعد .

قال(١) : أما انتفاعه بالأول من هذه الأربعة فلأنه يستعمله في حد الحركة إذ كان قد حد هما بأنها كمال ما بالقوة بما هي كذلك . ولهذا ذكر ما [ ١٩٥ ] هو بالقوة وما هو بالفعل . والكمال والسلوك إلى الصورة النامة هو كمال القوة ، لأن القوة لا تكون كاملة قبل هذا السلوك ، وأما الثاني فإنه انتفع به لأنه ذكره ليبين أن الحركة لا توجد في الزيادة والنقصان وتوجد في المتحرك فقط لافي المتحرك والمحرك ؛ لكن مبدأها في المحرك بخلاف ما ظنه قوم - وهو سيبين هذا فيما بعد . - وأما الثالث منها ، وهو أن الحركة لا توجد منفردة ، لسكنها إما أن توجد في الجوهر ، أو في السكم ، وسائر المقولات . فلنبين أن أنواع الحركات كم هي ؛ وليس أنه ليس للحركة جنس ،

<sup>(</sup>۱) أي يحيى بن مدى .

لكن الحركات مشتركة فى الاسم . وسنبين أن أول الحركات بالطبع هو الحركة المكانية ، لأنها إذا ارتفعت هذه الحركة ارتفعت سائر الحركات . وإذا ارتفعت سائر الحركات لم ترتفع هذه الحركة ، وكل ما له أول وآخر فما يقال عليها قولا مشتركاً ليس هو جنساً لها . فلهذا لم يأت بحد الحركة ، وإنما أتى بما يجرى عجرى الرسم لها .

قال(١) : وأما قوله : وقد يظن أن الحركة من الأشياء المتصلة فيحتمل أن يكون أراد أن كثيراً من الناس يظن ذلك ، ولا يراه ، هو لأن الحركة لا تدخل في الكمية ، والكمية فإنما لها نوعان : متصل ومنفصل ، والحركة غير داخلة في الكمية أصلا، فهي غير داخلة في المتصل ولا تحت مقولة من المقولات العشر ، لأن المقولات العشر إنما تدخل تحتها الأنواع النامة ، والحركة ليست بفعل تام . ويحتمل أن يسكون أراد بقوله : ﴿ وَقَلَّ يظن . . . ه أى قد يظهر ذلك في الحركة لأنه في هـــذا الموضع يكثر من القول إن الحركة من الأشياء المتصلة ولا يمتنع مع ذلك ألا يدخلها تحت الكمية في كتاب " المقولات " ، لأنه في ذلك الكتاب إنما يدخل في المقولات ما كان نوعاً تاماً لا ناقصاً . وأما قوله : « ومالا نهاية له أول مايظهر في الأشياء المتصلة » فيحتمل أن يريد» بالأول «ما بالذات على الجهة الثانية مما يقال عليه بالذات ، وهو الموجود في حد الموضوع ، وهو الانقسام بلا نهاية المأخوذ في حد المتصل. ويحتمل أن يكون أراد به ما بالذات على الجهة الأولى ، وذلك أن ما لانهاية له يوجد للمتصل ، ولأن المتصل إذا ` انقسم بلا لهاية ــ يريد العدد ــ صارما لا لهاية يوجد للمنفصل ؛ فهو أولاً المتصل ، وثانياً المنفصل .

يحي : وقد قال قوم من المفسرين إن الحركة ليست بجنس لأبها توجد في المقولات ، وليس للمقولات جنس لكانت الحركة توجد أولا فيه .

يحي : ليس يمتنع أن توجد الحركة فى أكثر من مقولة واحدة - كالمعلوم : يوجد فى المضاف وفى كل واحد من المقولات ، لأن الجوهر

<sup>(1)</sup> أي يحيى و `

معلوم . وبحق ما عرض ذلك الشيء ، لأن المقولات غير منحاز بعضها من بعض ، فجاز أن بدخل فى بعضها ما دخل فى البعض الآخر .

وقد بان أن الحركة من الأشياء المتصلة ، والمتصل داخل تحت الكمية . [ ٣٥ ب ] وإذا كانت الكمية جنساً فالحركة المرفوعة إليها جنس وليست اسماً مشتركاً كما ذهب إليه الإسكندر .

وثامسطيوس يأتى بحد الحركة بتغير يسير ، فيقول : الحركة هي كمال أول للشيء الذي بالقوة من قبل ما هو هكذا . ويرى أن الكمال الأخير هو حصول الصورة التي يسكن عندها وتبطل القوة ، والكمال الأول هو السلوك إلى هذا الكمال :

# التعليمالثابي

4.1

قال أرسطوطاليس:

ولما كنّا قد نجد أشياء بأعيانها بالقوة وبالكمال (إلا أن ذلك ليس (1) معا أو ليس بحسب شيء واحد نفسه (۲) ، مثل أن الشيء قد يكون حارًا بالكمال ، باردا بالقوة ) ، فقد تكون أشياء كثيرة يفعل بعضها في بعض وينفعل بعضها عن بعض ، فإن هذه كلها تكون مما يفعل معا فينفعل ، فيجب أن يكون ما تحرك أيضاً على المجرى الطبيعي متحركاً ، فإن كلّ ما جرى هذا المجرى فإنما يحرِّك وهو نفسه يتحرك . ( وقد ظن قوم أن كل ما يحرك فهو يتحرك ، غير أن هذا سيبين من غير هذا الوجه الذي نحن بسبيله ، فإن ها هنا شيئاً يحرِّك وهو غير متحرك ) . فأما (+ حركة ما هو بالقوة فهي

<sup>(</sup>١) ش : ليس معاً – أى ليس فى زمان واحد ولا بحسب شىء واحد أى لا من وجه واحد ، نحو أن يكون صمّ بالقوة نحاساً (ص : نحاس) بالفمل : أبو عل : أى بالإنسافة إلى شىء واحد نحو الفاتر بالإنسافة إلى شىء واحد حار بارد هو الأنجور.

 <sup>(+...+)</sup> ش : و في نقل آخر ، و هو الذي فسره يحيى : « و الذي بالقوة إذا صار
 كالا وفعلا إما هو ٬ وأبا غيره من جهة ماهو متحرك ، فذلك هو الحركة ».

ما تكون مني كان الشيءُ الذي هو بالكمال(١) بفعا (١) إمَّا بذاته وإما بغيره (٢) من جهة ما هو متحرك الم. وأعنى : يقولى: من جهة ما هو متحرك ما أنا واصفه: النحاس هو بالقوة صنم ، غير أنه ليس كمال النحاس بما هو نحاس هو الحركة ، فإنه ليس معنى ما هية النحاس ومعنى أنه متحرك بقوة ما ــ معنى واحداً ، ولو كان معناهما واحداً بعينه على الإطلاق لقد كان أيضاً في حد النحاس أن كماله عا هو نحاس هو الحركة ، لكن ليس معناهما واحدا على ما قلنا . (وذلك بيِّن في المتضادات ، ٧٠١ فإن قولنا: بالقوة صحيح ـ غير قولنا بالقوة مريض ، وكان بجب على حسب ذلك القول أن يكون معناهما واحداً فإن الموضوع لهما ، وهو الذي يصح والذي بمرض ــ رطوبةً كان أو دماً ـ ، أمر واحد بعينه ) . وإذ ليس ذانك معنى واحداً (كما أن اللون والمرئيُّ ليسا معنى واحداً بعينه) فظاهر أن كمالَ القويُّ على الذيء مما هو قويٌّ عليه ــحَركةً .

(١) فوثها ؛ اي بالفمل.

<sup>(</sup>٢) فوقها : أى يحرك بذاته .

<sup>(</sup>٣) فوقها : يحرك غيره.

وقد بان أن معنى الحركة هو هذا المعنى وأنها إنما يلزم وجودها فى الكمال (۱) لا قبل ذلك ولا بعده : فإن كلَّ واحد من الأمرين (۱) ممكن ، أعنى أن يقع الفعل فى حال وألا يقع فى حال مثال ذلك المبتنى ، فإن كمال المبتنى بما هو مبتنى هو الابتناء ؛ وذلك أن الابتناء فعل المُبتننى أو البيت ؛ لكن إذا حصل البيت [١٣٦] لم يكن حينئذ المبتنى قد حصار > بيتاً . فيجب إذن أن يكون الابتناء هو الفعل ، والابتناء حركة ما . وهذا القول مطابق فى سائر الحركات أيضاً .

أبو على : قد أبطل الرسم الذي ذكره للحركة بقياس هو هذا :

كل ما يحرك ليس له كمال ما بالقوة

و بعض ما يحرك ينحرك

ف بعض ما يتحرك ليس له كمال ما بالقوة

وهوينبه على إبطال المقدمة الكبرى ، وهو أن كل ما يحرك ليس له كمال ما بالقوة من حيث هو متحرك . فإنه إن كان متحركاً كان له كمال ما بالقوة من حيث هو متحرك . وإذا قبل : كل متحرك فليس له كمال ما بالقوة من حيث هو محرك ، وبعض ما يحرك غيزه متحرك ، فبعض ما يتحرك ليس له كمال ما بالقوة من حيث هو محرك .

<sup>(</sup> ١ ) ش : أى أن الحركة الطريق من القوة إل الفعل ، وليس قبل ذلك : أى ما دام الشيء بالقوة ، ولا بعد ذلك : أى إذا كل الفعل فحصلت الصورة .

<sup>(</sup> ٧ ) ش : يعنى أن يفعل و لا ينفعل .

 <sup>(</sup>٣) ل : متما لمبتى . – ونى اليونان : «وإذا حصل البيت يكن حيثته المبتى ؟
 وما يهنى هو السبتى . ٥ .

أبو بشر : النار تحرك <إما> بذاتها ، وإما بغيره كالذي يحرك بالنار غيره .

< أبو > بشر : حد الثبيء الذي هو بالقوة مباين لحده له وهو بالفعل :

يحيى: لو كان معى النحاس أنه بالقوة صنم معى واحداً لبطل أن يكون نحاساً إذا صار صنماً لأن القوة قد بطلت ، وكان يجب أن تكون قوة المرض هى قوة الصحة لأن كل واحد منهما هو الموضوع والأشباء الى هى عند الشيء بعينه واحد بعينه هى واحدة بأعيانها . وإذا كانت هاتان القوتان واحدة بعينه ، وفى ذلك كون المرض واحدة بعينه ، وفى ذلك كون المرض هو الصحة .

أبو بشر : إنما أخذ الموضوع فى حد الحركة لأن الحركة من المضاف وآنية كل واحد من المضافين الآخر :

يحيى : الحيرة المذكورة في حد الحركة هي هذه :

المنحرك بحرك

و كل ما يحرك فهو بالفعل

المتحرك إذاً بالفعل

وقد كنا قلنا إن المتحرك إنما يكون بالقوة . وحلها هو هذا : المحرك إنما يكون بالفعل من حيث هو عمرك ، لا من حيث هو متحرك ، فإنه إنما يحرك بصورة ويتحرك من قبل العنصر والمادة ، فالنار تحرك بحرارتها وتتحرك إلى البرودة ؛ فالقوة التي فيها اللون هو كذلك بالفعل ، وقد يكون مبصراً بالقوة إذا لم يبصره أحد ، وهو في تلك الحال لون بالفعل وليس معنى أنه لون وأنه مبصر – شيئاً واحداً .

زاد فى الحد قوله: « من جهة ما هو كذلك ؛ ــ لأن ما بالقوة قد يكون من و جه آخر بالفعل لأنه لا يجوز أن يكون شىء من الأشياء بالقوة فقط ولهذا لم تكن المادة تتحرك بذاتها .

يحيى: قوله: « فيجب أن يكون ما يحرك أيضاً على المجرى الطبيعى متحركاً » ــ إن حملناه على الأشياء التي تحت الكون فينبغي أن نفهمه على

ظاهره لأن هذه تتكافأ فى الحركة ، لأن ما يحرك غيره من هذه على طريق الطبع لا القهر يتحرك عنه ولهذا كانت القوى النامية والمخيلة وغيرها تتحركان [ ٣٦ ب] وتبطلان . وإن حملناه على الإطلاق لم يصح ذلك فى كل عرك يحرك غيره طبعاً لا قسراً ، لأن النفس الناطقة نحرك الجسم على المجرى الطبيعي ولا يعود عليها منه حركة ؛ والأجرام السمائية تتحرك فيتحرك بحركتها النبات وغيره ولا يعود عليها من النبات حركة . فينبغي أن نفهم منه قوله بالطبع على المحرك حتى يكون المحرك الذي سبيله أن يحرك الأشياء الطبيعية هو أيضاً متحرك ، فإنه لبس شيء من الأشباء يحرك بالطبع غير متحرك . أما الني تحرك بذاتها فكالأشياء التي مبدأ حركاتها فيها كالأشياء النامية وأما الأشباء التي مبدأ حركاتها فيها من خارج كالأشياء الصناعية :

17

4 1

## التعليم الثالث · < الفصل الثابي >

< تعريفات القدماء ، زيادة إيضاح للتعريف السابق >

٢٠١ - قال أرسطوطاليس:

وقد تبيّن أيضا صوابه مِنْ قِبَل ما قاله غَيْرُنَا فيها ومز, قِبَل أنه يصعب تحديدها على غير هذا النَحو. لأَنه ليس يتهَيأُ لأَحد أن يدخل الحركة والتغير في جنس (۱) آخر ، ولأَن صواب قولنا يبين لمن تأمّل أمرها على حسب ما وضعها عليه قومُ آخرون (۲) ، فإنهم قالوا إن الحركة هي غيرية ، وخروج عن التساوى ، وما ليس بموجود . وليس شيء من ذلك واجبًا أن يتحرك : لاماكان غيرًا و <لا> ماليس بمتساو ولا ماليس بموجود . وأيضًا فإن التغيرُ ليس مصيره إلى هذه ولا حدوثه أيضًا عن هذه بأولى من حدوثه عن القابلة لها . \_ والسبب الذي له وضعوا الحركة في هذه المعاني أن الحركة قد يظن بها أنها أمرٌ لاحدٌ له يقف عنده المعاني أن الحركة قد يظن بها أنها أمرٌ لاحدٌ له يقف عنده

(١) ش: بعني غير الأجناس التي ذكرها.

<sup>(</sup>٢) يشير أرسطو هنا إلى الفيناغوربين الأنهم في قائمة المبادئ الدشرة المتقابلة على عمودين متوازيين في أعل أحدهما : ه الحدى وفي الآخر » اللاعدود» أدخلوا المحركة ضمن ه اللاعدوده. وكذلك أفلاطون قال بشبيه هذا الرأي.

وأن مبادئ الخير<sup>(۱)</sup> الآخر إذ كانت فى باب العدم فإنها لاحد لها ، وذلك أنه ليس منها شيء هو المشار إليه بأنه كذا ولا شي من من سائر المقولات .

والسبب فى ظن مَنْ ظنّ أن الحركة لا حدّ لها أنه لاس يتهيأ أن توضع فى قوى الموجودات ولا فى فعلها على الإطلاق: فلا ما كان بالقوة كمّا ما مثلاً واجبٌ أن يتحرك ، ولا ما كان كمّا ما بالفعل . والحركة مظنون أنها فعل ما ، إلا أنه فعلٌ غير تام ، والسبب فى ذلك أن ما هو بالقوة متحرك ، وهو الذى الحركة فعله ، فهو غير تام . ولذلك صار عسرًا وجودها(١) ما هى . وذلك أنه قد يجب لا محالة إمّا أن توضع فى العدم ، وإما فى القوة ، يجب لا محالة إمّا أن توضع فى العدم ، وإما فى القوة ، وإما فى القوة ، واحد من هذه . فقد بقى الوجهُ الذى وضعناه وهو أنها ١٢٠٧ فعلٌ ما ، إلا أن فهمنا لها فعلاً على النحو الذى وضعناه

<sup>(</sup>١) ح : كانوا يضمون الصورة مبادئ ويضمون اللغام مبادئ من ضدها . فهو يعنى بمبادئ الخبر الآخر مبادئ الغام .

<sup>(</sup>٢) أي صار من السير أن تعرف طبيعها

وكل ما يحرِّك فهو يتحرك - كما قلنا - إذ كان بالقوة متحركًا وكان إمساكه عن الحركة سكونًا له ، وذلك أن الشيء الذي له الحركة فإن الإمساك عن الحركة سكونٌ له ؛ فإن فعله نحو هذا المعنى بما هو [ ١٣٧] بهذه الصفة هو التحريك ؛ وإنما يفعل ذلك بالملاقاة ، فواجب أن ينفعل مع فعله .

ولذلك فإن الحركة هي أيضًا كمال المتحرك بما هو متحرك . وإنما يقع ذلك أبدًا بملاقاة المحرك (1) < بحيث ينفعل (1) معه > ، والصورة أبدًا تجلب ما يحرك إمّا إلى كذا وإما إلى حال كذا وإمّا إلى مقدار كذا (1) وهو الذي يكون مبدأ الحركة وسببَها إذا حُرك ، مثال ذلك أن الإنسان الذي هو بالكمال يُعْمَل من الإنسان الذي هو بالقوة إنسان .

يحيى : يبين صواب ما أتى به من رسم الحركة بوجهين : أحدهما آنه لايمكن أن يوتى برسم هو أوْلى منه ، وبجنس يعم الحركات. وقد سلف بيان ذلك .

والثانى بإبطال ما حده غيره ، فإن الفوثاغوربين يقولون إن الحركة غيرية

<sup>(</sup>١) فرقها : أي بالتحريك .

<sup>(</sup>٢) أضافة يقتضيها الأصل اليوناني .

 <sup>(</sup>٣) ح : [ لا ] بجوز أن ينقل هذا الكلام على هذا النحو أيضاً : إما ماهو كذا وإما ما حاله كذا ، وإما ما مقداره كذا .

ولا موجود . وليس يخلو من أن يجعلوا الحركة هي لا موجود ولا تساو(١) وغيرية حتى تكون الحركة وهذه شيئاً واحداً ، ويجعلون الحركة واحداً ، ويجعلون الحركة هي التي تكون عن هذه . فإن قالوا بالأول بطل ، لأن كل شيء منالموجو دات نفيه غيرية لما ليس هو ، فإن في الفرس غيرية ا للإنسان ومع ذلك ليس هومتحركا بما هو غير الإنسان ، والحمسة عثم مساوية عند العشرة وليست بمتحركة من حيث هي لامساوية . وإن جعلوا الحركة هي لاموجود وأرادوا لاموجوداً(٢) على الإطلاق بطل ذلك ، لأن الحركة موجودة حاصلة ولا وجود على الإطلاق ليس بحاصل . وإن أرادوا لاموجوداً(٢) ما ، وجب أن تكون الأشياء كلها متحركة لأن كل ما هو موجود فهو لا موجود ما . وإن جعلوا الحركة من هذه الأشياء الثلائة ، أعنى : لا نساو (٢) وغيرية ولا موجود ــ فليســوا بهذا الفعل بأحق ممَّن جعل الحركة من الأشياء المقابلة لهذه ، أعنى : الهوية والتساوى والموجود ، لأن هذه قد تتغير وتتبدل ، كما أن الغيرية قد تتبدل . وكذلك لاتسار ، لأن الأشياء التي هي لا مساوية لغيرها هي مساوية لأشياء أخر فليس هي بأن تتحرك من تلك الجهة بأولى من أن تتحرك من هذه الجهة . وكذلك إن جعلوا الحركة إلى هذه الأشياء لم يكونوا بهذا الفعل أولى ممن جعل الحركة إلى أصداد هذه ومقابلاتها أعنى إلى : موجود وتساو (٣) وهوية :

ثم إن أرسطوطاليس ذكر الوجه الذي غلطهم حتى قالوا إن الحركة هي غيرية ولا تساو (٣) ولا موجود ـ وهو أنهم قالوا إن الحركة غيز موجودة ، وما ليس بموجود داخل في باب العدم ومبادئه . وكان الفوثاغوريون يرون أن المبادئ ترجع إلى أصلين : خير وشر ، ويجعلون الحير وجوداً والشر عدماً ، ويحصرون ذلك(٤) في أشياء : متناهى ولا متناهى ، وفرد وزوج ، وواحد وكثرة ، ويمين وشمال ، وضوء وظلمة ، وذكر وأثنى ، وساكن ومتحرك ، ومستقيم ومنحنى ، ومربع ومستطيل . فعلى هذه الجهة قسم

<sup>(</sup>۱) ل: لاتساري.

<sup>(</sup>٣) ل : لاموجود .

<sup>(</sup>۲) له : تساوی .

<sup>(</sup>٣) ل : تساوى .

<sup>(؛)</sup> ك: فرذاك.

الفوثاغوريون [ ٣٧ ب ] مبادئ الموجودات إلى مزاوجين(١) أحدهما الشيء الأفضل من الموجودات ، والآخر الشيء الأرذل ورفعوا إليها جميع الموجودات . فلأنهم جعلوا الشيء الأرذل عدماً ، وكان العدم غير محدود، لأن الصورة محدودة وكانت الحركة غير محدودة ، رفعوا الحركة إلى ذلك .

وأما أن الحركة غير محدودة فمن قبل أنها لا تدخل في الموجود الذي هو موجود بالفعل. وعي الإطلاق كانت غير محدودة .

ثم بين أنه لا يمكن أن يحد الحركة إلابما ذكره بأن قال : إنه لو سلم أن الموجودات قد تنقسم إلى قسم آخر غير الذى بالفعل وغير الذى بالقوة(٢) وهو العدم ، لما جاز أن تدخل الحركة فى الأشياء التى بالفعل فقط وبلا فى التى التي بالقوة فقط لما يُعدم ، ولا فى التى هى فى العدم لأنه ليس كل شىء يعدم الصورة فهو متحرك ، لكنه قد يعدم الصورة وهو ساكن ، كالمضاف يعدم صورة ما هو ساكن ، ولأن الحركة فعل ما والعدم ليس بفعل .

ثم إن أرسطوطاليس أخذ في أن يبين أن الحركة توجد في المتحرك لا في المحرك ، وقدم الكلام في التي تحرك وتتحرك على التكافؤ ، وقد بيته في كتاب المحرك ، يناناً تاماً فقال: هي التي تشترك في العنصر ، وذلك أن العنصر المشترك للاشياء الكائنة لما كان بالقوة جميع الموجودات الداخلة تحت الكون عرض للفاعل إذا باشر المنفعل أن يفعل بالشيء الذي هو له بالفعل وهو الممنفعل بالقوة ، ووجب أن ينفعل هو أيضاً على هذه الجهة — مثال ذلك : الحار والبارد المتساسان يفعل كل واحد منهما في صاحبه وينفعل منه . أما الحار فيفعل في البارد ، لأنه حار بالفعل والبارد حار بالقوة ، وينفعل الحار من البارد لأن البارد بارد بالفعل والحار بارد بالقوة . وأما على أي جهة يفعل كل واحد منهما في صاحبه — فبالملاقاة والمباشرة . فأما الأجرام السماوية فإما تحرك منهما في من الأشياء الكائنة لأنها غير مشاركة لما العصم .

<sup>(</sup>١) ل : مزاوحيين إحداهما .

<sup>(</sup>٢) ل: بالفمل.

ثم إن أرسطوطاليس أتى بحد للحركة هو أولى من قوله : «كمال ما بالقوة بما هو كذلك » سـ وهو قوله : «كمال المتحرك بما هو متحرك « لأن الحد الأول فيه ضرب من الاشتراك ، لأن الكمال يقع على الغاية ويقع على السلوك إليها .

## أبو بشر :

إذا لم تكنّ الحركة فى الموجودات العشرة ولا فى التى بالقوة ولا فى التى بالفعل ـــ لم تكن محدودة .

## أبو على :

يعنى بمبادئ الحير الآخر مبادئ العدم الذى هو الضد الأرذل ؛ وهي غير محدودة .

## أبو بشر :

إنما قال على الإطلاق لأن الحركة ، وإن كانت تحت الفعل ، فليست فعلاً تاماً ، لما قلنا آنفاً ، [ ١٢٤ ع](١) ولكنه فعل:اقص لأن ما بالقوة هو ناقص ، وذلك أنه عادم لكماله الذي هو فعله .

أبو عمر: قلت الآبى بشر: ليس كل ما يتحرك بالقوة وهو عرك فإنما يحرك بأن يتجرك. فقال: بلي إذا كانت هيولاهما واحدة.

## یحی :

السموات غير متحرّكة مما عندنا لأنها غير متحركة بالقوة ، بل بالفعل : وأرسطوشرط، فىهذا الحكم، أن يكون المحرك متحركاً بالقوة وكان إمساكه ﴿ عن الحركة سكوناً .

## أبو على :

البياض يحركنا ولا يتحرك منا ، وليس إمساكه عن الحركة سكوناً ، فلذا لم يتحرك إذا حركنا .

 <sup>(</sup>١) هنا وقع اضطراب في ترتيب المحطوط ، والتلاوة في روقة ١٣٤ التي كانت متداخلة في المقالة الثانية . وإذن فالروقة ٣٨ حقها أن توجد مكان ٢٤ بينيا الورقة ٢٤ مكان ٣٨ .

#### أبو بشر :

الصوت ممسك عن الحركة وليس هو بساكن لما لم يكن من شأنه أن يتحرك .

## أبو بشر :

الصورة تجلب أبداً إلى ما يحرك ، أى تجلب الطبيعة إلى أن تحرك إلى الحوهر أو إلى الاستحالة أو إلى النمو والنقص ــ مثال ذلك : صورة الإنسان تجلب الطبيعة التى فى المنى إلى أن تحركه إلى صورة الإنسان وهى الجوهر .

## يحيى :

لما رفع أرسطوطاليس الحركة إلى جنس هو الكمال قال إنه ليس يمكن أن يرفع إلى جنس آخر .

يحيى: إن أرسطو قال إنه لا يتهبأ لأحد أن يرفع الحركة إلى جنس آخر وقال: صواب قولنا يتبين مما فعله غيرنا. وهذا الكلام يحتوى على مطلوبين: أحدهما أنه ليس للحركة جنس آخر — وهذا لم يبينه . والثانى أن صواب قولنا يبين مما ذكره غيرنا ، فينغى أن يكون تقدير كلامه هو هذا : ليس يمكن أن نجعل الحركة تحت جنس آخر ، ولا الذين تكلموا فى الحركة كلاماً آخر أصابوا.

## بحبي :

قد أبطل أن تكون الحركة غيرية ولا مساواة ولا موجود. ولا هي أيضاً ما كان عن هذه ، لأن الحركة قد تكون عن الأشياء المقابلة لها ولا تكون إلى هذه فقط ، لأن الحركة قد تكون إلى غيرها . وقد اعتذر القوم بأنهم لم يعنوا بالغيرية ماذكره أرسطو، لكنهم لما رأوا أن المتحرك قد فارق الصورة الأولى عبر الأربى صار كأنه غير (١) لذاته ولا موجود ، لأن صورة الأولى غير موجودة ، ولا تساو(١) إذا استحال من الكمية .

<sup>(</sup>۱) آن : غيرا .

<sup>. (</sup>۲) ل : لا تساوى .

#### بحيى :

ويمكن أن يَعْنُوا بقولهم و لاموجود » أى أن المتحرك لما لم يكن قد صار بعد إلى الشيءالذي يتحرك إليه صارت الحركة لا موجودة.

## بحبي :

أرسطو يجعل العدم غير محدود لأنه لا يدخل تحت واحدة من المقولات وقد علمنا أن العدم هو الضد الأرذل يدخل فى جنس واحد مع ضده المقاوم له . إلا أنأرسطوطاليس يعنى أن الصورة المقومة(١) الواحدة إذا بطلت لم يأت هوكاء بشىء محدود ، لأنه إذا قيل : لا إنسان – أمكن أن تكون كيفية أوكمية أو فرساً ، فلهذا لم يكن محدوداً ولم يكن داخلا تحت مقولة مفصلة .

#### بحيي :

وقد تشكك متشككون فى حد الحركة فقالوا : إن الذى عن يمينى فيه قوة على أن يكون عن شمالى ، وقد يصير عن شمال [ ٢٤ ب ] بأن أنتقل أنا فيكون قد حصل كمال ما بالقوة منى أنتقل . والذى كان عن يمينى لم ينتقل .

ويقال فى جواب ذلك : إن القوة التى للمضاف واحدة ، فإن الوصلة التى لبعضها عن بعض إما أن تكون بالفعل وهو فعل للاتصال الحاضر كالذى عن يميى فإن الاتصال الذى بيى وبينه حاضر ؛ وإما أن تكون قوة على المقابل لذلك الاتصال فى الأشياء التى يمكن فيها المقابلة ، لا التى لا تمكن فيها قوة المقابلة ، فإنه ليس فى الآب والابن قوة على الاتصال المقابل للاتصال الذى بينهما حتى يكون الاب ابناً لابنه ، والابن أباً لأبيه : وأما اللذان (٣) أحدهما عن يمين الآخر فإن فيهما قوة على اتصال مقابل لاتصالمما الحاضر ؛ وإذن كانت وصلة المضاف واحدة، وهى التى فيها اليمين والشمال والقدام والحلف : فإذا تحركت أنا فصرت عن يمين غيرى فقد تحرك غيرى من حيث هو مضاف ، وإن لم يتحرك حركة مكانية ؛ وذلك أنه قد تغير فى تلك الوصلة التى كانت بيننا . وإذا كانت واحدة فقد تحرك .

<sup>(</sup>١) يلوح أن في هذه الكلمة ترميجاً ,

<sup>(</sup>٢) ل: اللذيني.

وأما ثامسطيوس فإنه يرى أن الفعل الذى فى الإضافة لايكون معه الذى بالقوة ، كما أن الفعل الذى فى الاستحالة التى تكون إلى الفعل التام دفعة ، نحو إضاءة الهواء، لايكون معه الذى بالقوة . بيان ذلك : أن الذى عن يميني إذا تحرك فصار عن شمالى فلبس يصير له شيء من الاتصال الذى يقال له يمين ثم شيء آخر حتى يحصل اليمين كله كما يحصل للحار شيء من البارد ثم شيء آخر إلى أن يصبر بارداً . وإذا لم يكن كذلك فهو إنما يصير بميناً ثم شيء وما يكون دفعة فالذى بالقوة لايكون معه :

ولأن ما بالقوة يحصل فى جميع المقولات ، والحركة لاتحصل فى جميعها ، فلذلك ينقض الحد . وأرسطوطاليس ينقل الحد ولايجعل الحروج من القوة إلى الفعل الأول وهو السلوك بأن يجعله لحذا والفعل النام أيضاً . فعند ذلك لا بد من تبديل الحد ، فيقول : و الحركة كمال المتحرك بما هو كذلك » . ولا عيب عليه فى تبيين الحر كة من المتحرك لأجها من المضاف إلا هكذا ، إذ كانت آنيتهما إنما هى فى إضافتهما . ولأن المتحرك أبين من الحركة ، وكل أحد يعرف المتحرك ، فجاز أن يحد الحركة التى هى أغمض الحركة ، وكل أحد يعرف المتحرك ، فجاز أن يحد الحركة التى هى أغمض وأخهى — بالمتحرك الذى هو أظهر وأجلى :

# التعليم الرابع

<الفصل الثالث: الحركة هي فعل المحرك في المتحرك>

قال أرسطو طاليس : ٢٠٢

فقد ظهر بذلك ما وقع الثمك فيه ، وهو أن الحركة ق المتحرك ، فإنها كمال لهذا يكون عن المحرك . وفعل المحرك أيضًا ليس هو شيئًا غير هذا ، وذلك أنه يجب أن تكون الحركة [ ٣٩ ا ] كمالاً لهما(١) جميعًا ؛ فإن المحرك هو محرِّك بما هو قوى على الحركة ، وهو يحرِّك بأنه يفعَل ، وهو من المتحرك بمنزلة الفاعل ، ففعلهما جميعًا واحدٌ على مثال واحد ، كما أن البُعْد الواحد بعينه هو بالقياس إلى اثنين يكون بينهما واحد وبالقياس إلى شدين ، واحد اثنين ؛ وكذلك الصعود والنزول : فإن هذين أمرٌ واحد وليس الحدُّ واحدًا لهما . وعلى هذا المُثال يجرى الخمر في المحرك والمتحرك .

وقى ذلك موضع شكٍّ منطقى وهو أنه لعلّ من الواجب ٢١

<sup>(1)</sup> ش : أن الحرك والمتجرك .

أن يكون الفاعل ويكون المفعول فعلاً ما ، فذلك يقال له تفعيل وهذا يقال له تفعيل ، ويكون العمل نفسه والتمام : أمّا لذلك : ففعلاً ، وأمّا لهذا : فانفعالاً . فإن كان الأمران جميعًا حركتين وكانتا مختلفتين ففي أي شيء هما ؟ فإنهما إمّا أن يكونا جميعًا في المنفعل الذي يفعل ، وإمّا أن يكونا في الذي ينفعل ويتغير ، وإما أن يكون التفعيل منهما في الذي يفعل ، والتفعيل منهما في الذي يفعل ، والتفعيل أيضًا فعلاً ، فهما وإن كان قد يجب أن يسمى الانفعال أيضًا فعلاً ، فهما مشتركان في الاسم . وإن كان الأمرُ على هذا فإن الحركة تكون فيما يُحرِّك . وذلك أن قولاً واحدًا بعينه يقال فيما يُحرِّك وفيما يتحرك ، فيكون إما كل ما يُحرِّك فيما متحرك ، فيكون إما كل ما يُحرِّك فيما متحرك ، وهو لايتحرك .

٣٠

وإن كانا جميعًا فيما يتحرك وينفعل ، أعنى التفعيل والتفعّل ، وكان فى المتعلم للأَمرين جميعًا : التعليم والتعلُم، فأَما أُولاً فإن فعل واحد واحد منهما يكون فى كل واحد منهما ؛ ثم بعد ذلك فإنه من الشنع أن يكون

<sup>(</sup>١) ل: التفعيل . – ر التفعل = الانفعال .

يتحرك حركتين معًا ، فإنه لا سبيل إلى أن توصف استحالتان لشيء واحد تؤديان إلى صورة واحدة ، أيّ استحالتين هما . - فإن قال قائل بل ذلك ممكن ، قلنا: إنه قد يجب أن يكون الفعل واحدًا . وليس مكن أن ٢٠٢ -يكون شيئان مختلفان في الصورة فعلهما واحدٌ بعينه ، كما أن التفعيل والتفعُّل واحد : أن يكون يعلم وأن يتعلم واحدًا بعينه ، والفعل والانفعال ، فيكون المعلم واجبًا ضرورةً أن يكون متعلمًا كــل شيءٍ ، والفاعل واجبُّ أن ينفعل . \_ فنقول : ليس من الشنع أن يكون فعلُ هَذَا مُوجُودًا في غيره ، فإن التعليم هو نُعلُ من المعلم ، إِلَّا أَنَّهُ فَى وَاحْدِ مَا ، وَلَسْ هُو مُنْقَطِّعًا ، لَكُنَّهُ مَنْ هَذَا ـ في هذا . \_ وليس عنع أيضًا مانع من أن يكون فعل واحمد بعينه لاثنين بعد أن يكون ذلك ، ليس على أن ماهيتهما واحدة بعينها ، بل كقياس ما يقوى إلى ما يفعل.

وليس أيضًا واجبًا أن يكون المعلم مُتعلمًا كل شيء ، ١٠ وليس منكرًا أن يكون الفعل والانفعال واجدًا بعينه ، لا عيلي أن ماهياتها. واحدة بعينها مثسل ماهية الإزار

11

والرداء ، لكن على مثال الطريق من بلاد ثيبا إلى بلاد أثينية ، ومن بلاد أثينية إلى بلاد ثيبا على حسب ماقلنا آنفًا فإنه [ ٣٩ ب] ليس الأشياء كلها الموجودة لما يقال فيها إنها واحدة بعينها ، وإنما ذلك ووجود فيما كانت ماهياتها واحدة بعينها دون غيرها(١) .

ولا يجب أيضًا أن يكون التعليم والتعلم واحدا بعينه ، ولا أن التعلم هو التعليم ، كما أنه ليس المسافة بين الشيئين اللذين بينهما مسافة أخذت من هذا إلى ذاك أو أخذت من ذاك إلى هذا \_ أمرًا واحدًا بعينه .

ونقول جملةً: إنه ليس معنى التعليم عند التَعلَم ، ومعنى التفعيل عند التفعل معنى واحدًا بعينه على التحقيق ، بل من جهة أن الشيء الذي به توجد (٢) هذه هو الحركة . فإن قولنا: إن كذا هو كذا فعل في كذا \_ غير قولنا: إن كذا هو كذا فعل في كذا \_ غير قولنا: إن كذا هو فعل كذا (٢) عن كذا (١)

٣٣ فقد قلنا الحركة : ماهي ، على الجملة وعلى -

<sup>(</sup>١) وإنما . . . غبرها : تصحيح في الهامش .

<sup>(</sup>۲) أو: تؤخذ (۳) بالهامش : مثال التفعيل والتفعل.

<sup>( ؛ )</sup> وق اليوناني : لأن فعل هذا في ذاك ، وفعل هذا تحت تأثير فعل كذا يختلفان في الحد .

التفصيل . فإنه ليس يخفى كيف ينبغى أن يُحدَّ كلَّ واحد من أنواعها ، فيقال : إن الاستحالة هي كمال المستحيل عما هو مستحيل ؛ وأغْرَفُ (١) من ذلك أن يقال إنها : كمال الفاعل والمفعول ، عما هما كذلك ، على الإطلاق ، وأيضًا في الأمور الجزئية مثل الابتناء والتطبُّب . ولك أن تجعل قولك على هذا النحو في كل واحدة من سائر الحركات .

44

### قال يحي :

غرض أرسطوطاليس في هذا التعليم أن يتكلم في الحركة : أفي المنحرك هي أم في المحرِّك \_ وهو بيبن أنها في المتحرك ، من حد الحركة ، لأنها إذا كانت كمال المتحرك بما هو كذلك ، وكمال الشيء إنما هو في الشيء الذي له الكمال ، والذي له كمال المتحرك (٢) هو المتحرك ، فالحركة إذن قيه ، والمتحرك هو الذي يتحرك ، فالحركة إذن موجودة فيالذي يتحرك . وبالجملة فإن الذي بالقوة هو الذي فيه ما بالفعل . فإن كان للمحرك فعل وليس هو فعلا غير المتحرك ولا منفصلاً عنه ، لكن المتحرك يكونه ويفعله ، وكونه إنما يكون في المتحرك فهو واحد من قبل الموضوع وإن كان بالحد ليس بواحد بل إذا نظرنا إليه من جهة الفاعل كان فعلا ، وإذا نظرنا إليه من حيث المنفعل كان انفعالا ، كما أن المسافة التي بين الشيئين هي واحدة بعينها والسلوك فيها سلوك في مسافة بعينها ، إلا أن الزول في تلك المسافة غير الصعود في المحد الذي هو محسب الصعود والنزول ، بل إذا نظرنا إلى السلوك بحسب المحد الذي هو محسب الصعود والنزول ، بل إذا نظرنا إلى السلوك بحسب الإضافة إلى الحدها كان نزولا ، وبحسب الإضافة إلى الآخر يكون(٢)

<sup>(</sup>١) فوتها : أي وأبين .

<sup>! 15 (1)</sup> 

<sup>(</sup> ۴ ) كانت : كان – ورمج عليها وصححت هكذا .

صعوداً . \_ إلا أن ظهورالفعل الصادر من الفاعل إنما هو فى المنفعل . وأبين من هذا وأظهر أن نقول : الانفعال ، وذلك أن ظهور الانفعال لامحالة فى المنفعل . وذلك ظاهر .

ثم إن أرسطو قال : « لعل قائلاً يقول : إن الفعل والانفعال شيئان ليسا واحداً في الموضوع » .

قال يحيى : إما لاختلاف اسميهما ، وإما لاختلاف بهايتيهما ، فإن الِّي نهاياتها تَحْتَلْفَة مبادئها أيضاً تَحْتَلْفَة ، ونهاية الفعل أن يفعل ونهاية الانفعال أن ينفعل . وليس بخلو : إما أن يكون في [ ١٤٠] المتحرك ، أعني الفعل والانفعال ، وإما أن يكون الانفعال في المنفعل والفعل في الفاعل ؛ ولم يذكر أن يكونا في الفاعل، لأنه من الشنع المحال أن تكون في الفاعل حركتان ولا تكون في المتحرك ولا حركة واحدة ؛ ولا ذكر أن يكون الفعل في المنفعل والانفعال في الفاعل لظهور امتناعه ، وذلك أنه بوجب أن مكون الفاعل مع أنه فاعل ليس بفاعل بل منفعل ، والمنفعل غير منفعل بل قاعل . وليس بجوز أن يكونا في المنفعل لأنه يوجب أن يكون الفعل الذي يخص الفاعل هو في غيره وهو المنفعل،ولأنه يوجب أن بكون شيئان مختلفان في الصورة يفضيان إلى صورة واحدة لأن التعليم والتعلم إذا كانا شيئين فهما محتلفان في الصورة فلا بجوز أن يفضيا إلى صورة واحدة وهيي أن يعلم ، وذلك أنهما إما أن يبتدنا من مبدأين أومن مبدأ واحد . فإن ابتدآ من مبدأين مختلفين فمن حيث إنهما يفضيان إلى ضد ، والاستحاله إلى الضد تكون من ضد ، وفي ذلك أن يكون المبدآن ضدين ، فيكون للشيء الواحد الذي هو الغاية ضدان ـ وهذا محال .

وإن كانا – أعنى التنعيل الذى هو الفعل ، والتفعل الذى هو الانفعال – يبتدئان فى مبدأ واحد مع أسما ينتهيان إلى صورة واحدة ، فالطريق الذى يكون من مبدأ واحد إلى غاية واحدة طريق واحد كالطريق من الأسود إلى الأبيض ، وذاك أنه طريق واحد وهو الأدكن والأغبر ، فإذن الذى يفقى إلى صورة واحدة هو طريق واحد وشىء واحد ، لاطريقان وشيئان ، وإن كان التفعل موجوداً فى المفعل ، فيجب كما أن موجوداً فى المفعل ، فيجب كما أن المنقعل ولمه وحد فيه الفعل الذى يخصه ، فيجب أن

يكون للفاعل في ذاته حركة لأنه قد وجد فيه الفعل الذي يخصه وهو التفعيل : فإذن كل محرك متحرك . فإذن الصورة الحسنة تتحرك مع أنها تحرك . وهذا خُـلُـفٌ . فغير ممكن أن يكون الفعل والانفعال شيئين ، وغير ممكن أن يكونا شيئاً أحداً ، لأنه يلزم عليه محال (١) : أن أحدهما أن يكون شيئان مختلفان ـ الفاعل والمنفعل ــ لهما فعالواحد.ومن المحال أن يكون للتبييض والتسخين فعل واحد . ولأنهما إن كانا شيئاً واحداً كالتعليم والتعلم فما يتبعهما شيء واحد حتى يكون المتعلم والمعلم شيئاً أحداً فيكون المعلم يتعلم ما يعلم ــ وهذا خُلُف . وأرسطو لاينقض الوضع الأول الذي قبل فيه إن الفعل والانفعال شيئان ، لأنه وإن كان باطلاً فما قد لرمه من المحال يكفى في إبطاله ؛ وهو يتكلم فيما لزم على القول بأسما نثىء أحد ، لأن ذلك عنده حق ، وما لزم عليه ينظر فيه . أما ما يلزم على ذلك من أن فعل الفاعل يوجد في غيره فذلك ليس بمنكر، إذ كان ذلك من باب المضاف ، فإن [ ٠ \$ ب ] المبيَّض يوجد فعله في المبيِّض فمنه ببندئ وعند المنفعل يقف ، لأنه إذا كان فعل الفاعل هو انفعال المنفعل وهذا الانفعال في المنفعل يوجد ، ففعل الفاعل في المنفعل يوجد . – وأما مايلزم عليه من أن يكون فعل واحد لشيئين مختلفين فنهر منكر أيضاً إذا كان من باب المضاف ، والمتحرك والمحرك من باب المضاف فإن الذي يَعْلُمُ السُعَلُم هو بعينه الذي يتعلمه المتعلم ، والتعليم الذي يكون من الدُّءَاـُّـم هوَ بعينه التعلم الذي في المتعلم، إلا أن هذا وإن كان واحداً فهو في الموضوع واحد فقط ، فأما في الحد فلا ــكما سلف القول فيه . وبالواجب تحرّض ذلك في الفاعل ، أعنى أن يكون الفعل لشيئين ، وذلك أن الفاعل إنما يفعل في المنفعل الفعل الذي للمنفعل قوة عليه؛ فهو فعل لهما ؛ والفعل وإن كان واحدأ فهو مختلف بالإضافة بم

وليس يجب إذا كان التعليم والتعلم شيئاً أحداً أن يكون المعلم والمتعلم شيئاً أحداً ، أو أن يتعلم وأن يعلم شيئاً أحداً ، لأنه إنما بجب ذلك لوكان من كل الجهات التعليم والتعلم شيئاً أحداً . فأماإذا كانا شيئاً أحداً في الموضوع

<sup>. (</sup> ١ ) في الهامش : أظنه محالا في أن أحدهما .

وترى تصحيح النص هكذا : يلزم عليه محالان : أحدهما أن يكون ...

لافى الحد فلا يلزم ، كما أن المسافة بين البصرة وبغداد شيء واحد ، وليس السلوك منالبصرة إلى بغداد هو فى الحد السلوك من بغداد إلى البصرة ;

## أبو بشر :

الحركة كمال المتحرك وكمال المحرَّك أيضاً ، لأن المحرك قد يكون فى حين من الأحايين بالقوة محركاً ، وقد يكون فى حين آخر بالفعل ، ففعله الحركة هو كمال لقوته ، إذ كمال كل شيء فعله . وكمال كل شيء موجود فيه . فالحركة إذا فى المتحرك . وما وجدت فيه الحركة فهو متحرك ، فكل عمرك إذن متحرك . وهذا خلف . – فيقال فى ذلك : إن كمال الشيء إما أن يكون صادراً منه ، أو صادراً من غيره . فإن كان صادراً منه لم يكن واجباً أن يكون فيه ، وإن كان صادراً من غيره إليه ، وجب أن يكون فيه لأنه ليس بصادر منه :

قال أرسطوطاليس: () فقد ظهر بما تلنا ما وقع الشك فيه () . يفيد : ظاهر أن ما تقدم يوضح ما شك فيه الناس من الحركة : هل هي في المتحرك ، أو في الحرك ، أو فيهما . وليس يتضمن ما تقدم شيئاً من ذلك ، إلا أن أرسطو لمحبته للاختصار قال ذلك ، ومراده أن الشك يبطل بما قد أخذ فيه من بعد : وإذا جرى الكلام على البسط جرى على ما قاله ثامسطيوس ، قله ، وينخى أن يطلب بعد ذلك إذا كان شيء يتحرك من شي ، غيره : هل الحركة في الحرك أو في المتحرك ؟

أبو بشر: البعد الذى بين اثنين أحدهما ببغداد والآخر بالبصرة ــ واحد. وأما إذا كان البعد مضافاً إلى واحد يمضى من البصرة إلى بغداد [ 1 1 1] ومن بغداد إلى البصرة فهو اثنان في الحد ، لأن الجملة التي أحد جزئيها البعد والآخر المجيء ، وكذلك الصعود والنزول : قوة المتحرك على الحركة هو تهيو ، نحو النهيو الذى في الصبي على الكتابة ؛ وقوة المحرك هو صورة ، وهي صورة الكتابة التي في نفسه ، ولا بد من أن يكون فيه تهيو على النعليم .

أبو بشر: ليس بجب على الإطلاق أن يكون كمال الشيء في الشيء ، وإنما يجب ذلك في الأشياء للفردة ، فأما المضافة فإن كمالها موجود في المضافين مماً ، لأن الإضافة هى وصلة بينهما : من هذا إلى ذاك ومن ذاك إلى هذا ، فالفعل والمنفعل كمالهما هو موجود من الفاعل إلى المنفعل ، وهو الفعل الذى هو الوصلة .

أبو بشر : إنما قال : « شك منطقى » بسبب أن مخرج اللفظ يختلف أعنى قولنا في الحركة تفعل وتفعيل :

أبو على : إنما قال : « منطقى » لأنه يروم هذا المشكك أن يثبت كثرة فى الموضوعة ، والحركة هى الموضوعة ، والحركة هى الموضوعة ، ونحن نحمل عليها أنها نفعيل بحسب إضافته إلى الفاعل ، ونحمل عليها أنها تفعل بحسب إضافتها إلى المنفعل :

أبو بشر: رسم الفعل يقع على الحركة من حيث هي تفعيل ومن حيث هي تفعل ، والحدان بحسب التفعيل والتفعل مختلفان . فقد لزم أن يكون اسم الفعل مشتركا ما دام السلوك إلى العلم موجوداً ، فهو(۱) تعليم إذا أخذ عن المتعلم ، وإذا أخذ في المتعلم فهو تعلم . وذكر أن التحريك في المتحرك ، لكنه سبب سلوك المنفعل . وقد يكون تحريك المحرك لا بأن يكون فيه تحريك ولا بأن يتحرك كالفضيلة للفاضل . وذكر أن التفعيل قد يكون في الفاعل ، والنفعل في المنفعل . فقال له أبو عمر : فكيف يكونان واحداً في الموضوع ؟ نقال : لأنهما يومان نحو صورة واحدة فهما واحد لأجل ذلك :

أبو بشر : « وليس منقطعاً » أى ليس يفارق المعلم علمه ، وأيضاً هو فعل من المعلم فى التعلم فليس هو منقطعاً عن أحدهما . أقام قوله : «مايقوى» ــ بدلا من قوله : « ماينفعل ه لأن فى المنفعل قوة على أن ينفعل :

الحركة كمال المتحرك بماهوكذلك ، أى بما الفاعل والمفعول موجودان(٢) لينفصل بذلك من الكمال الأخير . وبهذا تُدحد سائر الحركات : نحوالاستحالة و فيرها ، فيقال : الاستحالة كمال المستحيل بما هو كذلك :

<sup>(</sup>۱) مکررت

<sup>(</sup> ۲ ) ل : موجودين .

#### . عي

قد أخذ الحركة أيضاً بأنها كمال المتحرك بالمحرك ، وهذا أتم من قوله : كمال المتحرك بما هو متحرك ، لأن هذا الحد لم يذكر فيه بأى شيء يحصل الكمال . وقد ذكره [ ٤٦ ب ] في ذاك .

### بحبي :

قوله : وإن كان ينبغي أن يسمى ذلك عملا كان ذلك على طربق الاشتراك في الاسم ، أي إن امتنع ممنع أن يسمى هذا فعلاً وانفعالا ، لكى لا يجب عليه أن يقول إنهما شيئان وقال إني أسميهما فعلاً – لم ينفعه ذلك ، لأن وقوع اسم الفعل عليهما هو على طريق الاشتراك ، لأن فعل الفاعل لا يتقبل حد فعل المنفعل ؛ واو كان كذلك لوجب أن بكون المنفعل – من حيث هو منفعل – فاعلاً .

## عي :

يسأل السائل فيقول: قد يتحرك المتحرك من شيء بعينه إلى شيء بعينه بوسائط مختلفة ، فإن النملة تكون على طرف القطر فتتحرك إلى الطرف الآخر بأن تسلك القطر وبأن تسلك المحيط ، وهذان طريقان مختلفان . فنقول : إن كلامنا إنما هو في الحركات الطبيعية ، وهذه حركات نفسانية ، وكذلك حركة ما انصل بالفلك من الحواء المخترق ليس هو حركة طبيعية المهواء المخترق لأنه غير ممكن أن يتحرك شيء من الأشياء حركة طبيعية على استقامة وعلى تقويس ؛ وعلى أن حركة النملة على المحيط وعلى القطر ليس هو نوعين من الحركة ، بل هي حركة الل الجوانب ؛ وإنما يختلفان بالإبطاء والسرعة لطول المسافة وقصرها فتجرى مجرى بطء الاستحالة وسرعتها ، وليس أن حركتها المسافة وقصرها فتجرى مجرى بطء الاستحالة وسرعتها ، وليس أن حركتها المسافة وأن كانت الأرض مستديرة ، لكنها حركة اللي الجوانب وهي نفسانية استدارة ، وبالاستقامة فتكون المقدمات كلها صادقة ؛ وليست الحركة المقدمات كاذبة ، وبالاستقامة فتكون المقدمات كلها صادقة ؛ وليست الحركة المقدمات الى النتيجة طبيعية لأنها طرقات منطقية . ويقال أيضاً : الشيء ليس قد يحصل في بعض المواضع ويتحرك إليه من الهواء ومن الأرض ، وهذه حركة الى العورة مول في بعض المواضع ويتحرك إليه من الهواء ومن الأرض ، وهذه حركة عصل في بعض المواضع ويتحرك إليه من الهواء ومن الأرض ، وهذه حركة

من أشياء مختلفة ، وهذا لا يلزم على ما قلناه ، لأن الطربق الذى هو من السماء إلى الأرض ليس هو نهاية ، وإنما هو طربق تسلكه الأشياء المختلفة المتحركة : إما من المحبط إلى المركز أو من المركز إلى المحبط . وقد تتحرك الأشياء إلى نهايات وغايات مختلفة في طريق واحد : كالأسود يتحرك إلى الأبيض بالطربق الذى فيه يتحرك إلى الأسود .

### بحيى :

ليس التعليم على الإطلاق هو سماع العلوم ، لكن الإقناع الذى يصير بكلام المعلم فى نفس المتعلم ، وهذا يكون تعليماً وتعلماً بالإضافة . الحركة التي تصير إلى نفس المتعلم من العلوم هى التعليم .

#### يحي :

قولة: « لكن كما الذى بالقوة عند الفعل » ـ أى أن القمل الواحد لفاعلين بالصورة فإنه ليس واحد أ من جميع الجهات ، لكن من جهة دون جهة :وإن كان فى الموضوع [ ١٤٢] واحداً؛ كما أن النحوى هو واحد فى الموضوع ، ولكنه فى الحد من حيث هو نحوى بالقوة أو بالفعل ليس بواحد .

### . يحي

التحربك كمال الفاعل يتمم به المتحرك.

# التعلم الخامس

# > الفصل الرابع:

اللا متناهى ؛ آراء الأوائل ؛ الشكوك حول وج؛ ده ح

قال أرسطو طاليس: ۲۰۲ ب

ولما كان العلم الطبيعي ينظر في المقادير والحركة والزمان ، وقد يجب ضرورةً أن يكون كل واحد من هذه إمَّا متناهيًا وإمَّا غير متناه ، إذ لم يكن واجبًا في كل شيء (١) أن يكون إمّا متناهيًا وإمّا غير متناه ( مثل ماحاله حال النقطة ، فإنه خليق أن يكون ما جرى هذا المجرى فليس منه شي لا يجب أن يكون داخلاً في واحد من هذين ) ، فقد يلزم مَنْ جعل نظره في أمر الطبيعة أن ينظر في « لا نهاية »: هل هو موجود، أوْ لا ؟ وإن كان موجودًا، فما هو ؟

والدليل على أن النظر فيه من هذا (٢) العلم أن جميع من

<sup>( 1 )</sup> كذا ، والصواب بحسب لليوناني : مثل الحال أو النقطة ، وسترد الترجمة الصحيحة في نقل قسطا الواود في صفحة ٢٠٨ س ١٧

<sup>(</sup> ٢ ) أي من علم الطيبعيات .

يظن بهم أنهم شرعوا فى هذا الفن من الفلسفة شروعًا ١٢٠٣ يعتدُّ به فقد تكلموا فى « لا نهاية » ، وكلهم جعله كالمبدأ للموجودات ، مثل آل فوثاغـورس جعلسوه فى المحسوسات ، وذلك أنهم يقولون إن العدد ليس هو شيئًا مفارقًا (١) < ولا ينسب إلى شيَّ آخر ، بل هو بذاته جوهر . لكن الفوثاغوريين يقولون إن « اللانهاية » توجد فى الأمور المحسوسة ؛ لأنهم لا يجعلون العدد مفارقًا (+) > ويقولون إن « لا نهاية » خارج السماء .

وأما فلاطن فيقول إنه ليس خارج الجسم جسَّم أَصلاً ، ولا الصورة (٢) ــ من قِبَل أنها ليست عنده في مكان أصلاً . ٨ غير أنه يقول إن « لا نهاية » موجود في المحسوسات وفي تلك (٢) . وقومٌ قالوا إن « لا نهاية » هو الزوج ؛ ١٠

<sup>(</sup>١) ش أي قائماً على النفراده.

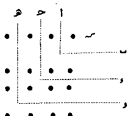
<sup>(</sup>۲) أن العمورة.

<sup>(</sup>٣) في الهامش : "ح : فقد يوجب أسق الكلام والمدى أن توله : ه تقك ه رده على الصورة ، إلا أن ذلك لا يوجع في القنة اليونانية عليا . ما أن يكون هذا عطأ في النسخ اليونانية ، وإما أن يكون على حسب اليوناني قوله ه تلك « راجعاً علي « الأعداد » ، وإن كان إنما قال ه العده » ولم يقل ه الأعداد » . [ • تلك « تعود في اليوناني علي الصور . والسبب في خطأ عجيي هنا أن الصور و و دت مفردة في الترجمة العربية ] .

<sup>(+)</sup> نقص في الترجمة العربية أكملناه عن الأصل اليوناني .

قالوا: فإن هذا وهو واحد إذا حُوى وتناهى عن الفرد (۱) أكسب الموجودات أن تكون بلا نهاية . قالوا : والدليل على ذلك ما يعرض فى الأعداد ، وذلك أن الأعلام (۱) إذا أطافت بالواحد وإذا تفردت عنه فربما صارت الصورة غير الصورة التى كانت ، وربما كانت واحدة . فأما

و الأعلام ترجمة كلمة pnomons γνώμονες والمحتوم شكل هندى مقرع دّو زوا يا قائمة ويق حيل نفصل عن مربع مربعاً أصغر منه . فلو نظرنا في سلسلة من النقط المرتبة على هيئة مربع وفصلنا أو لا النقطة من بفصلها عن الباق بالخط المذرع ٣ ب ، م فصلنا ثلاث تقط بالحط حد ، ثم خسس نفط بالحط هو – قائنا تحصل على سلسلة من الحنومات الفردية التي يحيط بعضاً ببعض الواحد بعد الآخر منذ الفردى الأول الذي هو الوحدة . ومن الواضح أن إضافة هذه الحنومات بعضها إلى بعض تنتج شكلا وإن تزايد باستمرار فانه يبق و احداً من حيث هوشكل أعنى أنه مربع . وتاك هي القاعدة المشهورة الحاصة بمجموع الأعداد الفردية المتوالية :



<sup>(</sup>١) أى إذا حدء الفرد وحصره.

<sup>(</sup> ٢ ) في الحامش : يعنى العلم الذي يستعمله المهندسون .

17

أَفلاطن فإنه قال إن « غير المتناهية » اثنان : الكبير والصغير .

وأما الطبيعيون فإنهم جميعًا يضعون « للانهاية » طبيعة ما أحرى غير المسماة اسطقسات مثل ماءٍ أو هواء أو شيء هو فيما بين هذين . فأما من جعل الاسطقسات متناهية فليس منهم أحدُّ يجعل أشياء لا نهاية لها . وأما الذين يجعلون الاسطقسات غيرمتناهية ، مثل أنكساغورس ودعقريطس فإنهم يقولون إن و لا نهاية » متصل بالمماسة : أما أنكسا غورس فعن الأجزاء المتشابهة (١) ، أوما دعقريطس فعن المعنى الذي يلقبه بر أصل وبذر كل شكل ، وقال ذلك < أي انكساغورس > إن أي جزءِ أُخذته وجدته خلطًا على مثال الكل ، لأنه يوجد كل شيء يتولد من (٢) كل شيء ؛ فيشبه أن يكون قد يجب من هذا أن يقال في وقت من الأوقات إن الأشياء

كلها مُوجُودة معًّا ، مثال ذلك إن هذا اللحم مُوجُودُ `` وهذا

<sup>(</sup>١) الأجزاء المتشابة : الهوميومريات .

<sup>(</sup>٣) قوقها : 'هن .

العظم موجود ، وكذلك أى عضو ذكرته [ ٤٢ ب ] فالأعضاءُ إذن كلها موجودة ، فهي إذن موجودة معًا ؛ وذلك أَن المبدأ في كل واحدِ من الأَشياءِ ليس هو مبدءاً للتميز<sup>(١)</sup> فقط ، لكن لكل شيء . فإنه لما كان ما يتكون فإنما يتكون عن الجسم الذي يصفه كذا ولكل شيءِ تكوُّن ــ إلا أنها ليست معًا \_ فيجب أيضًا أن يكون للتكون مبدأً ما ، وهذا المبدأ هو واحد ، وهو الذي يسميه هو « عقلاً » ؛ و « العقلُ » مِنْ مبدإ ما يفعلُ ، وهو إذاً عَقَلٌ ؛ فيجب أن تكون الأشياءُ كلها في وقت من الأوقات. توجد معًا ، وأن تكون تبتدئ في وقت من الأوقات تتحرك . فأما دعقريطس فإنه لا يقول إن الأوائل يكون فيها شيءٌ من شيءِ غيره ؛ غير أن الجسم نفسه المشترك -٣٠٣ لجميع الأَشياء يُرَىٰ أَنه مختلف بأَجزائه في المقدار وفي الشكل.

عنقد بان من ذلك أن هذا النظر الأزم الأصحاب الطبيعة .

<sup>(</sup>٣) في الحامش : أي غير الختلطة بعضها من بعض .

بحبي :

قد قلنا إن أرسطو بتكلم في هذه المقالة في الحركة وفيما لا نهاية . ولما تكلم في الحركة : ما هي ، وفي أى شيء توجد — أتبع ذلك بالكلام في و مالانهاية و وقبل أن تكلم فيه بَيِّنَ ما جرت عادته في أكثر الأمر أن يبينه عندكل مطلب، وقبل أن تكلم فيه بَيِّنَ ما جرت عادته في أكثر الأمر أن يبينه عندكل مطلب، وهو أن ذلك المطلب من العلم الله الذي هو بسبيله . وقد بين أن و ما لا نهاية الكلام فيه من شأن الطبيعي بوجهين : أحدهما أن الموضوع للعلم الطبيعي هو الأعظام والحركة والزمان . وكل واحد من هذه إما أن يكون متناهياً أو غير متناه . وكل واحد ينقسم إلى غير غاية . فمن أراد أن يعلم هذه على الاستقصاء فيجب أن يعلم « ما لانهاية » على الجملة ، وهل هو موجود . والثاني أن فيجب أن يعلم « ما لانهاية » على الجملة ، وهل هو موجود . والثاني أن تكلم في الطبيعات كلاماً يعتد به قد تكلم فيما لا نهاية ولم يقتصروا على أن تكلموا فيه حتى جعلوه مبدءاً .

أما الطبيعيون \_ غير شبعة فوثاغورس وغير أفلاطن \_ فجعلوه مبدة المعرض لأنهم جعلوا المبدأ : الماء والهواء والأرض والنار . ورأوا أن كل واحد من هذه لا نهاية له . فلما عرض لها أن تكون بلا نهاية وكانت مبدءاً \_ كان المبدأ لا نهاية من طريق العرض لا بالذات . ولذلك لم يلزمهم أن يكون جزء لا متناه لا متناهاً (١) لأنهم يرون ولا متناهى ٤ إنما عرض لجملة الأرض ولجملة الهواء ، فليس يجب أن يكون جزء الأرض يعرض له ذلك . لا نهاية جوهراً ، وجوهريته أنه لا نهاية : ولحذا لزمهم أن يكون جزوه ولما فوثاغورس وأفلاطن فإنهما يجعلان ولانهاية ؟ وفذا لزمهم أن يكون جزوه ولا نهاية ء ، لأنه جوهر ، وجزء الجوهر جوهر . ويقولان إن و لانهاية ٤ غير مفارق ، وهو محسوس في المحسوسات . وفوثاغورس يقول إن خلف السماء لا نهاية . فأما أفلاطن فإنه يقول إنه ليس خلف السماء جمم ، ولا ولا خارج السماء . ويقول إن المبدأ (٣٤٠) هو الكبير والصغير — يشير ولا خارج السماء . ويقولون : المبدأ (٣٤١) هو الكبير والصغير — يشير بذلك إلى الهيولى . وأما فوثاغورس وأصحابه فإنهم يومنون بالزوج إلى الهيولى مذهبهم ، فيقولون : المبدأ هو الزوج والفرد ؛ ويومئون بالزوج إلى الهيولى مذهبهم ، فيقولون : المبدأ هو الزوج والفرد ؛ ويومئون بالزوج إلى الهيولى مذهبهم ، فيقولون : المبدأ هو الزوج والفرد ؛ ويومئون بالزوج إلى الهيولى مذهبهم ، فيقولون : المبدأ هو الزوج والفرد ؛ ويومئون بالزوج إلى الهيولى مؤلون المبدأ هو الزوج والفرد ؛ ويومئون بالزوج إلى الهيولى ميرون بالزوج إلى الهيولى .

<sup>(</sup>١) س : لا متناهي .

لأساعلة القسمة وفقد الانحياز ووجوب التقنُّن ، كما أن الزوج علة الانقسام . وأما الفرد فلما لم ينقسم كان أشبه بالصورة فى الانحياز وفقد التقنُّن .

### أبوعلى :

الأشياء المتناهية هي التي بهاياتها مفروزة ، والتي ليست متناهية ليست كذلك . فلما قسم أرسطوطاليس الأشياء الموضوعة للعلم الطبيعي وقال إما أن تكون متناهية وإما غير متناهية ، وكان ذلك قسمة بالعدم والملكة ، لم يجب أن يكون ذلك شائعاً في كل شيء يخرج عن كلا الأمرين ، وهو : النقطة ، فإنها بهاية للمقادير ، فلا يقال إنها بلا نهاية على معني أنها لا تقطع : ولا يقال أيضاً إنها متناهية لأنه ليس لها بعد ونهاية مفروزة ، بل هي النهاية . فلهذا قال أرسطو : إذ لم يكن واجباً في كل شيء أن يكون متناهيا . وإن كان ليس كل شيء إما متناهيا وإما لا متناه » .

#### يحي

. وقد تكون القسمة بالعدم والفتية مساوية فى القوة التى بالإيجاب والسلب فى بعض الأشياء ، مثل قولنا فى الإنسان : إماضرير، وإما يصير . هذا مساو قى بعض الأشياء ، مثل قولنا فى الإنسان : إماضرير، وإما يصير . هذا مساو لقولنا : الانسان إما أعمى ، وإما ليس بأعمى . فأما إذا قسمنا الكلاب إلى أعمى وبصير فليس قوته قسمتها بالإيجاب والسلب لأجل الجراء .

وفى نقل قسطا : مثل الانفعال والنقطة ... فزاد الانفعال مع النقطة :
قال يحيى : يعنى بالانفعال : البياض والسواد ، وبالجملة : الكيفية ،
فإنها لا يقال لها متناهية ولا أنها بلا نهاية ، وزاد قوله : « لعل » لأجل
الكيفية ، لأنه قد يقال فى البياض إنه كثير وقليل : لا بالذات ، لكن لأجل
السطح .

يحيى : قول آل فوثاغورس إن خارج السماء لا بهاية إما أن يعنوا به جسماً أو خلاء ، والحسم ــ فيما يذهبون إليه ــ منه يتنفس فيحيا . وينبغى

<sup>(</sup>۱) أي في ترجم قسطاين لوقا البيلكي . وقد ذكر إبن النيم ( الفهرنيت نشرة فلونهل ص ٢٥٠ س ١٨ – س ٢٠) أن قسطا ترجم النصف الأول من « الساع الطبيعي » يتفسير يحسى النحوى الإسكندراني ، وهو أربع مقالات ؛ أما النصف الآخر بقدا النفسير فقد رجمه ابن ناعمه في أربع مقالات أيضاً .

ألا نتوهم عليهم ظاهر هذا الكلام لأسم لم يكونوا يرون أن الفلك يتثلم فيدخل إلينا من ذلك الجسم شيء ، ولكنهم كانوا يذهبون في ذلك إلى قوة البارى ـ سبحانه إ ـ أما بلا ماية الى بها يكون الكون والبقاء لحميع الأشياء . وقولهم إنه لا ماية خلف السماء يعنون به أنه أجل من هذه الجواهر الحسمانية وأعلىمنها ، لاأمهم عنوا بذلك المكان وأفلاطون يقول إن الصورة لا مائية ، وإنما أراد بذلك لا مهائية بالقوة أي أن لها قوة لا مهاية لها يخرج بها ما ها هنا (١).

قال يحتى : قوله : فإن الأعلام إذا أطافت بالواحد وإذا انفردت عنه فربما (٣٤ ب) صارت بالقوة غير الصورة التي كانت ، وربما كانت واحلة في ذلك – وكأنه يقول إن الأعلام ، يعيى الأعداد الأفر ادإذا أضيقت إلى الواحد على الجهة التي ذكرنا فأضيف بعضها إلى بعض دائماً كان عنها صورة واحدة بعنها أبداً . فإن جمعت ناحية ، يعيى لا بعضها مع بعض ، لكن مع الأرواح ، لم نكن منها أبداً صورة .

يحي : إنما فرق بين الطبيعين ، وبين الفوثاغوريين وأفلاطن لأن أفلاطن والفوثاغوريين كان أكثر اشتغالهم بالإلهيات . وكل الطبيعين قد اشتركوا في أن جعلوا « لا ساية » غير الاسطقسات ، لأنهم جعلوه عارضاً على الاسطقس الذي هو الأصل عندهم وإنه اختلفوا فيه ما هو : فبعضهم رأى أنه الماه ، وبعضهم قان إنه الهواء على حسب اختلافهم (٢) . — أصحاب ديمقريطس يجعلون < مالا بهاية حتى العدد وفي الشكل أيضاً ، وأما الطبيعيون فإنهم يجعلون لأنهاية في العظم . وأما ديمقريطس وأنكساغورس فإنهما يجعلان مالانهاية في العدد ، ويجعلون الكل متركبا منها. ينجى ، من ذلك أن يوجد و لا نهاية » في العظم التألف دنه و تركها وعند الكساغورس أن الأشياء تولد من المتشابة ، وليس كذلك عند ديمقريطس . الكساغورس برى . تولد من المكل فيه الأجزاء المتشابة ، وكل جزء من الكل لايخلو من الأجزاء

<sup>(</sup>١) أي الأثياء الموجودة ها منا تي هذا العالم.

<sup>(</sup> ۲ ) في الهامش ؛ كانت في الأم في من الكتاب ؛ الذين صنموا الاسطقسات كثيرة وأنها متناهية العدد ما منهم أحد جملها لا متناهية العظم، لأنه إذا كان الواحد منها غير متناهى العظم ملأ المكان كله ظر بيق للا عربكان

المتشابة . وقد حكى أرسطو عنه فى المقالة الأولى أنه قال : إن العقل لا يقتدر على تمييزها ، ويعنى بذلك أنه لا يقتدر على تمييزها حتى يفصل كل جزء منها على حدة . وقد حكى عنه ها هنا أنه قال إن العقل بميز هذه الأجزاء المتشابة ويعنى بذلك أنه بميز أجزاءها على أن يكون كل جزء من أجزائها فيه الأجزاء المتشابهة . وقد قال انكساغورس إن الأجزاء المتشابهة فى الكل ، وإن المقل ميزها ، ويشير بالعقل إلى البارى عز وجل ؛ وإن لتمييزها ابتداء زمانياً ، فإذا الأشياء كلها كانت موجودة معاً لأن كل الجزئيات إتما كانت من الأجزاء المتشابهة لها الحاصلة فى الكل . فإذن قبل النمييز قد كانت الأشياء منا أحى اللحم والعظم والشعر وغير ذلك . قوله : ومن أجل أن كل مكون فكونه منجسم مثل هذا : يعنى من جسم فيه الأجزاء المتشابهة الأجزاء :

#### أبو بشر:

قد يوجب نسق الكلام والمعى أن قوله ، تلك » رده على الصورة ، إلا أن ذلك لا يرجع فى اللغة اليونانية عليها . فإما أن يكون هذا خطأ فى النسخ اليونانية ، وإما أن يكون على حسب اليوناني قوله : ، تلك » ـــ راجعاً إلى الأخداد ، وإن كان إنما قال : ، العدد ، ولم يقل ، الأعداد ، .

الأجسام الطبيعية هي موضوع العلم الطبيعي ، وقوام الأجسام الطبيعية ومعانيها هي (١) تصورها وهي الطبيعة (١٤٤) فالمتكلم في الطبيعات يتكلم فيها ، والحركة تكون في زمان وفي جسم، فوجب أن نتكلم فيها . والأجسام إما أن تكون متناهية ، أو غير متناهية . فيبغي للطبيعي أن يتكلم فيما لالماية .

وقسمة المقادير إلى ماتكون متناهية أو غير متناهية هي قسمة بالعدم والقنية، لا بالايجاب والسلب ، ولذلك تخرج منها النقطة وسائر المقولات ما سوى الكمية ، لأن المقدار(٢) اللامتناهي هو الذي لايقطع ، وأما المقدار المتناهي فهو الذي يقطع ويفرغ منه ، فما ليس يكمية لايدخل في ذلك .

<sup>(</sup>۱) نوتها : هو .

<sup>(</sup>٢) ل : المتناهي .

#### أبو بشر :

الفرد يصير بالافراد المتنالية متناهياً(۱). وأما بالأزواج المتناهية فيصير غير متناه. مثال ذلك : إذا أضيف أول عدد فرد ، وهو ثلالة ، إلى الواحد حدث مربع ، وكذلك على التنالى إذا أضيف إلى المجموع منها وهو ٤ عدد الفرد الذي يليه وهو ه كان منه ٩ مربع ، ثم كذلك أبداً . فأما إذا أضيف إلى الواحد أول عدد زوج حدث مثلث ، فإذا أضيف إليه عدد ثان زوج حدث مثلث ، ميزاً أضيف إليه عدد ثان زوج حدث مثلث مسبّع .

الأفراد على التتالى إذا أضيفت إلى المربعات حدث أبداً مربعات . وأما كانت الأفراد تحدث مبيعات . وأما الأفراد تحدث مربعات . وأما الأزواج التي على التوالى فإمها إذا أضيفت على المربعات لاتجدث أبداً وربعات ، بل تحدث صوراً عتلفة بلا مهاية . فلهذا عبروا بالزوج عن الهيولى لأمها بالقوة أشياء لانهاية لها، وكنوا بالفرد عن الصورة لأنها أدخل فى التحديد والتحصيص، وشبه بالعلم لأنه(٢) كمال المربع .

### أبو بشر :

إنما جَمَلَ أَفِلاطَنَ ﴿ لَا جَابِهُ لَهُ ﴾ في المادة من قبل أنها بالقوة كل غي ه. ديمقريطس يقول إن المبدأ أجبام لانتجزاً لأنه لاخلاء فيما بينها ، لا أنها غير ذي أبعاد ، لأن عنده أن صحة التجزيء موقوف على أن يكون في خال المحسم ، ويقول إن بعضها أكبر وبعضها أضغر ، وإن كأنت الأجسام المركبة كرية كانت المتركبة نفساً ، وإن كانت الكرية أكبر قليلا كانت ناراً ، وإن كانت أكبر حدث المواء .

<sup>(</sup>١) ل: متناهية

<sup>(</sup>١) ل: كل.

# التعليم السادس

# < الفصل الرابع ـ إنمام >

الا<sup>رن</sup> قال أرسطوطاليس:

وبالواجب جعلوه جميعًا مبدأً ، فليس باطلاً ظنوا

ربوربب بعوره به منزلة أخرى سوى منزلة المبدأ: فإن كل شيء فهو إمّا مبدأ ، وإمّا عن مبدأ ، وليس للانهاية مبدأ ، وذلك أنه إن كان مبدأ فهو نهاية له . وإذ كان مبدأ فإنه أيضًا مبدأ لامتكون ولا فاسد، وذلك أن المتكون قد يجب أن يوجد له آخر ، وآخر كل تكون فساد (۱) . وكذلك قد يظن بحسب هذا القول لا أن لهذا مبدأ ، بل إنه هو مبدأ سائر الأشياء (٤٤ ب) وأنه يحيط بكل شيء وأنه يدبر كل شيء ، على ما يقول من لا يعترف بأسباب أخر سوى لا نهاية مثل العقل والمحبة ، وذلك أنه غير مائت ولا بائد ، كما قال أنكسمندروس وكثير ممن تكلم في الطبيعة .

( 1 ) في الهامش : ﴿ فِي نَقُلُ قَسَطًا : وَكُلُّ فَسَادَلُكُ آخْرُهُ .

£

<sup>-</sup> رنقل قسطا هذا هر الصحيح لأنه في اليرناني مع تعمل معالم المداهر العمليح لأنه في اليرناني عمل

وقد يلزم من بحث عن « لا نهاية » التصديقُ بأن شبئًا لا نهاية له من قِبَل حمسة أشياء خاصّة : أعنى مِنْ قِبَلِ الزمان ، فإن الزمان غير متناه ؛ ومِنْ قِبَلِ القسمة التي تكون فى المقَادير ، فإن أصحاب التعاليم وغيرهم يستعملون فيها « لا نهاية » ؛ وأيضًا مِنْ قِبَل هذا الوجه وحده يتهيأً ألاً يخلو في وقت مــن الأَوقات الكــونُ والفَسَاد ؛ وأَيضًا مِنْ قِبَل أَن المتناهي هو أبدًا ينتهي إلى شيء ، فيجب من ذلك ألا تكون نهاية أصلاً إن كان يجب أُبدًا أن يتناهي الشيءُ إلى شيءٍ غيره . وأكثر ما يشكِّك الجميع وأحقها بالتشكيك مِنْ قِبَل التوهم : فإن التوهم للشيء لما كان لا انقطاع له ظُنَّ بالعدد أنه لا نهاية له ، وكذلك المقادير التعاليمية وما خارج السماء . وإن كان هذا<sup>(١)</sup> بلا نهاية ، فقد يظن أن جسمًا يكون لا نهاية له وعوالم بلا نهاية ، فإنه ليس شيءً يوجب أن يكون مكان العالم بهذا الموضع من الخلاء (٢) ، أو أن يكون مكانه عوضع آخر منه . فإن كان الجرم

<sup>(</sup>١) هذا = ما خارج الساء .

<sup>(</sup> ٢ ) بعدها كلمتان غير مقروءتين فأصلحنا النص بحسب ما في اليوناني .

بموضع واحد فجائز أن يكون بكل موضع . ومع ذلك فإنه إن كان خلاء ومكان لا نهاية له فواجب أن يكون جسم لا نهاية له موجودًا . فإنه لا فرق فى الأمور الأزلية بين الممكن وبين الموجود .

ولعمرى إن في النظر في « لا نهاية » لموضّعَ شك ؛ فإن مُنْزِلاً إن أنزله غير موجود للزمه أشياءً كثيرة محالً، وإن وضعه موجوداً فعلى أي جهة ليت شعرى يجعل وجوده : أعلى أنه جوهر ، أو على أنه عَرَضٌ في نفسه عَرَض لطبيعة ما ، أو ليس وجوده على واحد من دلين الوجهين ، وسواءً جعل « لا نهاية » واحدًا أو كثيرًا

### قال بحي :

في العدد ؟

إن أرسطو طاليس بين أن المثبتين للانهاية بحق أثبتوه مبدءاً ، وذلك أنه من المعوز جداً أن يكون شيء موجود لا لمعنى ، فوجود و مالانهاية ، لمعنى ، ولأنه من الأشياء الدائمة على وتيرة واجدة فهو من أجل شيء وليس هو لا لمعنى . وإذا كان هكذا فهو إما أن يكون مبدءاً أو عن مبدأ . وقولنا : عن مبدأ وأن الشيء مبدأ سفيد وجوها : منها أن بكون له مبدأ في العظم ، كما نقول إن مبدأ السفينة الحشية التي تسمى الصور ، ومنها أن يكون له مبدأ صورى ، ومنها أن يكون له مبدأ صورى ، ومنها أن يكون له مبدأ صورى ، ومنها أن يكون له مبدأ عامى . وليس ومنها أن يكون له مبدأ عامى . وليس

يجوز أن يكون لللانهاية مبدأ فىالعظم لأنه يوجب أن يكون متناهياً ، لأن ذلك المبدأ يكون نهايته . وذلك أن النهاية ليست نهاية لمبدأ ، بل النمام تمام لمبدأ ، وإنما النهاية نهاية للمتناهي (١٤٥) وذلك أن النهايات بالطبع ، فإن نهاية السطوح خطوط ، ونهايات الحطوط نقط . فأما المبدأ والتمام فهما بالوضع ، وذلك أن الحطل أن أجعل مبدأه أى طرفيه شنت وأجعل الطرف الآخر تما.اً . فالنهاية هي المبدأ والتمام على وجه واحد . وليست النهاية هي المبدأ فقط ولا النمام فقط . وينبغي قبل إيطال الوجوه الأخر أن نبطل تقدم مقدمة وهي أن كل ما كان له في جوهره كون مبدأ زماني فإن له مبدأ من المعنى نفسه(+ وهو الهبولي والصورة . فالانعكاس الذي بطريق النضاد يقتضي أن كل ما ليس له مبدأ من المعنى نفسه+) وهو الهيولي والصورة ، فالانعكاس الذي بطريق التضاد يقتضي أن كل ما ليس له مبدأ من المعنى نقسه ، فليس له ميداً زماني . وإنما قلنا ما كان له تكون في جوهره لأن المتكون في إلحوهر الذي يحصل إلى الغاية في زمان وشيئًا فشيئًا . فأما الاستحالة فقد يمكن أن تكون دفعة لا في زمان ؛ فأما الكون الجوهري فيكون شيئًا فشيئًا ، نحو تكون المني إنسانًا ، وهو يحتاج أن يتقدم لنهيئ الجوهر وإحكامه وتوطئته ، وليس يجب في كل ماله المبدأ - الذي من جهة المعنى ،أعنى العنصر والصورة -فله المبدأ الزماني ، ولا يجب في كل ما ليس له المبدأ الزماني أن لا يكون له المِدأ الذي من المعنى نفسه لأجل الأجرام السماوية ، ولو كانت على قوله سرمدية . فإن كان للانهاية مبدأ عنصرى لم يخل من أن يكون له نهاية ولانهاية. فإن كان لانهاية فقد ثبت أن و لامتناهي ۽ مبدأ وأن منه الأشياء الأخر وأنه ليس من غيره ، وأن الحاصل عن العنصر لم يجب أن يكون لا بهاية من قبله ، بل من قبل أن العنصر بلا نهاية . وإن كان العنصر متناهياً وجب أن يكون المتكون متناهياً ، لأنه ليس شيء هو لانهاية من شيء هو نهاية . ولا يجوز أن يكون المبدأ صورة لأن الصورة توجب التغيير والتجديد والنهاية ولاتوجب لانهاية ، ولأن الصورة إما إن تكون نهاية أولانهاية ، فنعود إلى ماذكرنا في العنصر . وإذا لم يكن للانهاية مبدأ من المعنى نفسه لم يكن له مبدأ زماني وليس

<sup>(+..+)</sup> الزيادة في تصحيح في الهامشي.

له مبدأ فاعل ، لأن الفاعل إنما يفعل فى مادة صورة . فإذا لم يكن له مبدأ من المعنى نفسه لم يكن له مبدأ فاعل .

وكلامنا إما هو فى الأشباء الطبيعية التي لها لامحالة عنصر هى منه ،ولهذا المعى لا تكون له علة تمامية ، لأن الصورة إنما يقصد بها التمام ، والصورة والتمام من قبل الموضوع شيء أحد . فإذن « لا بماية » ليس له مبدأ ألبتة .

ولقائل أن يقول: إن العنصر إذا لم يكن أعظم من كل القسمين ، أعنى أن يكون متناهياً أو لامتناهياً ، لأن هذه القسمة ليست بالإيجاب والساب . وله أن يقول : كما أن الصورة ليست (٤٥ ب) ذات جسم ولا عظم(١) وكذلك العنصر والمركب هو ذو جسم ، كذلك المركب لامتناه ، والعنصر والصورة ليس كل واحد منهما لامتناهياً . وإذا كان كل شيء إنما يكون عن عدمه ، لأنه إنما يتكون عن لاذلك الذيء ، ف و لامتناهي » يجب أن يتكون عن لاه لا متناهي »(١) . وقد أجيب عن ذلك بأنه ليس شيء مما هو للمركب ليس هو موجوداً للبسائط ، فإن صورة الحسم هي بالقول الذي يخصها عظم ، إلا أنه مفارق ، فإذن لا بسبب المادة صار عظماً .

ولقائل أن يقول: لم ليست الصورة لا تتجزأ؟ وكذلك المادة . فإذا لامست الصورة المادة احتمل المركب منهما القسمة بالفعل . واللون الأبيض إذ كان في جسم فإنه يفرق البصر . وإذا لم تكن صورة البياض مخالطة المادة لم يفرق البصر ، فكذلك الصورة التي عند فاعله كذلك ، ولا صورة الحسم التي عند الفاعل هي ذات ثلاثة أبعاد ، ولا الصورة التي عند الكمية هي متفصلة أو متصلة ، لكن تلك مناسبات هذه وعللها .

قال : فنقول إن الصورة التى عند الفاعل فيها لامحالة متشابهة بالجوهر وفيما ينبعث إليه لأنه ليس ذلك كما يصور الإنسان مثل صورة الحمار بأن الشكل مثل شكله ويصنع مثل لونه ، لكن الفاعل تنبعث من الصورة التى هنده صورة مشاركة لها في الجوهر ، لأنه يجرى عمرى انطباع نقش الفص في الشمع ، ولكن لامحالة الباعث يكون أثم من المنبعث ، بل يلحق المنبعث

<sup>(</sup>١) من : عظا .

<sup>(</sup> ٢ ) ص : لا متناهي .

نقص ، ولذلك يعرض أن تلحق أشياء لاتلحق الباعث . فالصورة إذا انبعث إلى العنصر لحقها من القسمة عندما تخالط المادة مالا يلحق الباعث ، وإن كان بينهما مشاركة كثيرة فى الجوهر. وعلى هذا بين الباعث للضياء إلى المواء(١) وهو الضياء الذى فى الشمس مشاركة كثيرة فى الحواء ، وإن لحق المنبعث من ذلك نقص ، وكذلك تلحقه أشياء لا تلحق الضياء الذى فى الشمس من نحو الشكتُل بالأماكن التى تضىء به ، فإن ذلك يلحق الضياء الذى فى المواء دون الضياء الذى فى الشمس . وكذلك يجب أن يكون الانهاية ، إن كان للمركب أن يكون الانهاية ، إن المعنصر أو للصورة .

وقد شاع القول بأن الأشياء المركبة الكائنة – تركيبها من الاسطقسات الأربعة . فأما الأفراد من الأشياء المركبة – نحو أن يقول قائل بأى قوة صار حجر المغناطيس يجذب الحديد وحجر آخر يفصل بينهما ، وربما وجدا في مدره واحد . وقد قال رجل من الفلاسفة إن الأمر ليس على ماقاله الأطباء من أن قوى المركبات كلها من البسائط (٤٦١) بل مزاج البسائط كالعنصر، وهذه إذا امتزجت بحال كذا وحال كذا حدثت فيها صورة من الحليقة الكلة .

قال : ثم إن أرسطو قال : و وبحق أن يكون مبتو لا نهاية سلبوه الكون والفسادة – والأمر على ما ذكونا : أما سلبهم عنه الكون فلأن الكون لابد فيه من مبدأ ، وقد تقدم إبطاله ؛ وأما سلبهم الفساد فلأن الشيء إنما يفسد أولا منه ماكان سريعاً لقبول الفساد ، ثم ماكان أضعف منه قبولا ، ثم كذلك حتى ينتهى إلى أن يفسد أعسر شيء فيه قبولا للفساد وهو آخره ، وفي ذلك تناهيه .

ثم إن أرسطوطاليس ذكر عللاً خمساً اقتضت مثبتى لآنهاية أن يثبتوه : منها مرور الزمان بلا نهاية ؛ وكذلك قسمة المقادير بلا نهاية ؛ ومنها إن لم يكن لانهاية تتكون منه وبه الأشياء وتفسد ، انقطع الكون والفساد لانقطاع المكون؛ ومنها أن المتناهى ينتهى إلى شيء آخر ، فإن كان الآخر لا متناهيا (١) فقد ثبت ما أوردنا ؛ وإن كان متناهياً انهى إلى آخر ، وكذلك الآخر حى يؤدى

<sup>(</sup>١٠) ل: الحور .

٠( ٢ ) ل : لا متناهي ,

إلى مالانهاية — قالوا : وذلك ما أردنا . ومنها التوهم فإنه يتسلط على أن وراء العلم خلاء بلا نهاية أو جسماً (١) للانهاية ، وبهذا التوهم ما توهم تزيد العدد. فإن كان وراء العالم خلاء بلا نهاية فقد وجب أن تكون فيه عوالم وأجسام بلا نهاية ، لأن الحلاء جسم مكان عادم لمكان (١) وما عدم (٢) مكاناً وهو يقبله وهو من الأشياء الأولية فيجب أن يكون قابلاً له بالفعل لأنه ليس بين ما بالقوة وما بالفعل انفصال وتراخ (٢) في الأشياء الأولية لأنها إن لم تقبله بالقمل بطل أن تكون بالقوة . وإنما يثبت الانفصال في الأشياء الكائنة بأن لا تكون المادة قد كمل لها ما تفعل القوة فعلها عند كماله .

قال ديمقريطس : ولأنه لو لم تكن عوالم لانهاية لها لماكان العالم بأن يكون في مكان بأولى منه أن يكون في غيره من الحلاء .

#### عی :

فوثاغورس(1) جعل العقل علة فاعلة ، وأنبادقلس جعل الغلبة والمحبة ، والمتقدمون من الطبيعيين غير هولاء لم يبينوا علة فاعلة إلا العنصر، وقالوا إنه مدبر الكل ، وإنه لا متناه في العظم ، وإنه لا كائن ولا فاسد . وإن أ قسيانس بقول إنه الهواء ، وثالبس يقول إنه الماء . وأنقسمندرس يقول إنه مايينهما . وآخرون يقولون إنه لبس بعجب أن يكون في هذا اللوو اللدي نحن فيه ألا يقف الأولون على القوة التي للجميع ، فيرى كل واحد أن ذلك الاسطقس الواحد الذي هو علة كون بافي الأسطقات أن يظن به أنه الإله . ولما لم ينظر هولاء في علة إلا في العلة العنصرية وحدها ظنوا أنها العلمة ( ٤٦ ب) الأولى للموجودات . كذلك أنكساغورس وضع أن العقل علة الموجودات كلها ، ووضع أن العقل علة الموجودات كلها ، ووضع أن العقل علة الموجودات كلها ، ووضع أنبادقلس أن ذلك هو المحبة والغلبة .

إذا كان الخلاء مكاناً عديم الحسم وكان قابلا للجسم ــ قالوا : فلم كان مع أنه أزلى يتبله بالقوة بأولى من أن يقبله بالفعل ؟

<sup>(</sup>١) ل : جم .

<sup>(</sup>٢) نوفها : جـــا .

<sup>(</sup>٣) ل : تراخي .

<sup>( \$ )</sup> كذا أ في النص -- ولعله يقصد أنكاغورس ـ

أبو على :

قوله: 8 على أنه جوهر 8 - أي لا نهاية - معى قائم بذاته ليس هو عارضاً في عظم ولا عدد.

و توله: و وعلى أنه عرض فى نفسه عرض بطبيعة ما ، ، أى عرض يؤخذ موضوعه فى حده . وقوله : و أوليس وجوده واحداً من هذين، – أى يكون عرضاً لا يؤخذ فى حده موضوعه .

## التعليم السابع

### < الفصل الرابع - تتمة >

قال أرسطو طاليس:

۱۲۰۶ وواجب على صاحب الطبيعة خاصةً أن ينظر هل يكون قدرً محسوس لا نهاية له .

فقد ينبغى أوّلاً أن نلخص على كم وجه يقال مالا نهاية له . وأحد الوجوه التى يقال عليها هو مالا يمكن (1) الشروع فيه ، لأنه ليس من شأنه أن نظفر به ، كما يقال في الصوت إنه غير مرثى ؛ ويقال على وجه آخر ما كان مسلكه لا آخر له ، أو ما كان "سلوكه بكد ومشقة ، أو على ما كان في نفسه مسلوكا غير أناً لا نقدر على سلوكه وبلوغ آخره ؛ وأيضًا (7)

<sup>(</sup>١) ف الهامش : ٩ مثال ذلك التداة يقال فيها إنها لانهاية لها هلى معى السلب أى ليس يوجد لها لمهاية كا يوجد الممقدار ، وذلك كما نقول إن الصوت غير مرثى ، ألى لا يرام ذلك منه لأن ذلك يمكن فيه ولم يحصل .

مالا بهاية له باليونائية قديدل في لسانهم على ما لابرام ، فلذلك جعل هذا المعني أحد الوجوء التي يقال عليها ويشهه بالصوت الذي ليس ري باليصر » .

<sup>(</sup>٢) في الهامش : كما نقول في الطريق الطويل إن هذا الطريق لا يغيي .

قد يقال فى كل شيء إنه بلا نهاية (١): إمّا فى الزيادة ، وإما فى القسمة ، وإما فيهما جميعًا .

朝鐵

<sup>(</sup>١) فرقها : مثل قسمة المقدار فإنه مع أن المقدار ينشيم فإن العدد يزيد بالقسمة .

### < الفصل الخامس >

## < اللامتناهي لا يوجد بالفعل >

المحسوسات ويكون شيعًا قائمًا بنفسه بلا نهاية مفارقًا للمحسوسات ويكون شيعًا قائمًا بنفسه بلا نهاية . وذلك أنه إن كان الانهاية الامقدارًا ولا عدد أن يكون غير منقسم نفسه جوهر لا عرض ، فقد يجب أن يكون غير منقسم حلاً ن المنقسم مقدار أو عدد . فإن كان غير منقسم فليس هو بلا نهاية إلا على الوجه الذي يقال إن الصوت غيرمرئي . وليس على هذا الوجه يتناول وجود الانهاية القائلون يوجوده ، ولا بحثنا نحن أيضًا عما يتأول منه هذا المغنى ، بل (٢) الذي معناه أنه غير مسلوك . وأيضًا إن كان لانهاية إنما هو بالعرض فليس هوأسطقسًا للموجودات كان لانهاية إنما هو بالعرض فليس هوأسطقسًا للموجودات عا هو لا نهاية له ، كما إنه ليس غير المرثى أسطقسًا كيف وأيضًا كيف على الموت أيضًا غير مرثى وأيضًا كيف على المؤتلة ، وإن كان الصوت أيضًا غير مرثى وأيضًا كيف المؤتلة ، وإن كان الصوت أيضًا غير مرثى وأيضًا كيف

. (۱) عدة = عدد .

<sup>(</sup> ٢.) نقص في العرب أكلناه عن الأصل اليوناني 🗀

<sup>(</sup> ۴ ) كذا ء وصوابه كما في اليوناني : أي أنه غير مسلوك .

عكن أن يكون لا نهاية شيئًا قائمًا بنفسه ، وليس العدد ولا المقدار ،وهما الشيئان اللذان لا نهاية عَرَضٌ لحقهما ، قائمين بأنفسهما ؟ ا

وظاهر أنه ليس يمكن أن يكون لانهاية يجري مجرى ما هو بالفعل (۱) ومجرى الجوهر والمبدأ ، وذلك أنه يجب أن يكون أى شيء منه أخذته كان عير متناه ، إن كان منجزنا . لأنه < إن >كان لانهاية جوهرا ، وليس مما يقال على موضوع ، فإن ماهية لانهاية ولانهاية معنى واحد (۲) بعينه ، فيجب إما أن يكون غير منقسم ، وإما أن يكون غير منقسم ، وإما أن يكون منها قسم واحد (۲) بعينه ، وهذا محال . فإنه كما أن جزء الهواء واحداً (۲) بعينه ، وهذا محال . فإنه كما أن جزء الهواء هواء ، كذلك جزء لانهاية لانهاية ، عا هو جوهر ومبدأ فيكون إذن غير مهكن أن فيكون إذن غير مهكن أن

<sup>(</sup>١) فوقها : أي موجود بالفعل .

<sup>(</sup>۲) فى الهائش : أبرعل : الأشياه التى ليست فى موضوع: وجودها وماهيتها واحد . فأما التي جودها فى موضوع فإن ما هيتها أي جزئى وجودها ، فإن ما هية المشلم شكل تجيط به خطوط ثلاثة وليس هذا وجوده إذا كانت فى مادة ، لأنه إذا كان فى مادة الشمع كان وجوده أنه شكل من شمع نحيط به ثلاثة خطوط من شمع بـ

<sup>(</sup>٣) فوقها : أي واحداً بلا نهاية .

يكون عاهو بالكمال لا نهاية غير منقسم ، وذلك أنه يجب ضرورة أن يكون كمًّا ما . فبالعَرض إذن وجود لا نهاية ؛ فإن كان وجوده على هذا الوجه فقد قلنا إنه لا يجوز أن يقال فيه إنه مبدأ ، بل المبدأ هو ذاك الذي هذا هو عَرْضٌ له ، وهو الهواء أو الزوج . فقد ظهرت شناعة (١) هذا القول ، إذ كان مشاكلاً لما يقوله آل فوثاغورس ، وذلك أن القائلين به يجعلون لا نهاية جوهرًا ويقسمونه مع ذلك .

لكن البحث : هل يمكن أن يكون لانهاية في التعاليم وفي المعقولات حوق > التي ليس لها مقدار أصلاً \_ هو البحث الكلى ؟ \_ فأما يجننا الذي هو في المحسوسات وفيما يشتمل عليه هذا العلم الذي نحن بسبيله فهو أن ننظر هل في هذه جسم لانهاية له في النمو أوليس فيها

بحبى

إِنَّ أَرْسُطُوطَالِيسَ يَقْسُمُ الْأَشْيَاءُ الَّى يَقْعُ عَلِيهَا قُولُنَا ﴿ لَا نَهَايَةً ﴾ لينيسُّن

 <sup>(</sup>١) في الهاش : الأنهم يجعلون لا نهاية جوهرا وبعدلك ... (كلام ضاع ) ... شناعتهم
 لأنهم إذا قسموه لزمهم أن يجعلوا له عظماً أو كارة .

<sup>(</sup>٢) في الهامش : أبو على : يعنى هل في هذه الأجسام الطبيعية جسم لاساية له .

<sup>(</sup>٣) أي في المحسوسات . . ..

أيها له وجود ، وأيها لاوجود له . وقبل أن يتكلم فى أيها له وجود بتكلم فى أنها له وجود بتكلم فى أنه لايجوز أن تكون ، لا نهاية ، مبدءاً وجوهراً قائماً بذاته . فقولنا و لانهاية ، يقع على الكيفيات ، لأن النهاية مسلوبة عنها لأنه لا عظم لها ، وكذلك النقطة لأنها نهاية .

ويقع على مالا يقطع ولا يمكن قطعه والفراغ منه فى نحو العظم والعدد . ويقع على مالا لهاية له ويمكن أن تكون له نهاية ، مثل الدائرة . وإنه ليس بعض النقط بأن تكون نهاية لها بأولى من أن تكون مبدأ لها ، وليس النقطة بذلك أولى من نقطة . وكذلك المتحرك على الدائرة ليس ما ينتهى إليه بأن تكون هو نهايتها بأولى من أن يكون مبدأها بأن يتحرك المتحرك منه ، إلا أنه يمكن أن تكون لها نهاية بالوضع بأن نسير إلى نقطة فنجعلها بالوضع والإضافة نهاية .

ويقع قولنًا ، لانباية ، على مالا يقدر على الفراغ منه إما لصعوبة الفراغ منه نحو أن يكون الطريق وعراً ، وإما بأن يكون الطربق طويلا .

ويقع « لا نهاية » على ما يتزيد فى العدد ، وعلى ما ينقسم على غير غاية ، وعلى ما يجمع الأمرين – نحو قسمة المقادير فإنها تنقسم بلا نهاية ، وتزيد المقسوم يكون بلانهاية .

ولو كان و لا نهاية ، جوهراً قائماً بذاته ، لكان إما منفسماً وإما غير منقسم . فإن كان منقسماً كان إما كثرة أو عظماً . وهذان نوعان للكم ، والكم عارض غير جوهر . وإن لم يكن منقسماً كان من قِبَـل النقطة ـــ وليس على هذا القسم من أقسام ، مالا نهاية ، يتكلم .

( ٤٧ ب ) ثم إن أرسطو عطف على القاتلين بأنه عرض فيين لهم أنه لايجوز أن يكون مبدأ بأن قال: إن و لا جاية » إذا كان عرضاً فى شيء نحو الهواء والماء ، فالمبدأ هو الماء والهواء ، كما أن المبدأ للغة هو الصوت لا غير المرفى وإن كان عرض للصوت أنه ليس بمرثى ، وما هو عارض للمبدأ ليس بمبدأ البت ، إلا أنه لولم يكن أصلع كان نباتاً . وأيضاً فإن العظم والكثرة موضوعات للانهاية ، والعظم والكثرة عارضان على الجوهر فيما هو محمول عليهما أولى أن يكون عارضا . ونذكر خلك قياماً شرطياً :

إن كان لا نهابة جوهراً فالعظم الذي هو محمول عليه جوهر

إلا أن العظم ليس بجوهر

ال مهاية ليس بجوهر.

وأيضاً إن كان و لانهاية » جوهراً فإما أن يكون منقسماً أو غير منقسم . فإن لم يكن منقسماً فهد من القسم الذى لا يتكلم فيه . وإن كان منقسماً فإما أن ينقسم إلى أجزاء منشابهة ، أو لامتشابهة ، فإن كانت أجزاؤه غير منشابهة لم يكن بسيطاً وكان مركباً . والمثبتون له جوهراً يقولون إنه مبدأ بسيط . وإن كان منقسماً إلى أجزاه منشابهة ، وكان جوهره هو أنه لا نهاية ، فكل جزء من أجزائه هو لا نهاية ، كما أن جزء الحواء دواء . ويستحيل أن يكون(١) شيء لا نهاية وأجزاؤه أشياء لا نهاية ، فليس هو مبدءاً على ما وضعمه الفوثاغوريون .

إلا أن البحث عن 0 لا لهاية » : هل هو طبيعة كلية فى التعاليم أو فى المحسوسات أو فيما هو مفارق للأجسام وهو الجوهر المعقول ، أو أى شىء هو ... [ و ] هو بحث خارج عن هذه الصناعة .

أبوعلي :

أصحاب التعاليم يجردون الصور من المادة . والنظر فى : هل ١٠ جردوه هو لا نهاية ، أم لا – هو نظر كلى ، أى نظر يليق بالإلهيات .

وقوله : فأما بحثنا الذى هو فى المحسوسات وفيما يشتمل عليه هذا العلم الذى نحن بسبيله ــ يعنى به العلم بالأشياء الطبيعية الناظر فى الأمور التى فى المواد .

بحيى :

يلزم القاتلين بأن ( لأمهاية ) جوهر ، وأنه منقسم – بأن لأنهاية جوهر ، وأنه ينقسم أى يكون جوهراً عرضاً ، لأنه إذا كان منقسماً كان كمية ، والكمية عرض . وإذا كان جوهراً فيجب أن ينقسم . وقد قالوا إنه ينقسم . فيجب أن يكون منقسماً لا منقسماً .

البحث عن المعقولات(٢) بحث كلى ، أى هو مشترك عام للصناعة التي تبحث عن مبادئ الموجودات .

<sup>(</sup>١) ُس : شيئاً ، والتصعيح فوقها .

<sup>(</sup>٢) فوقها : الصور .

## التعلم الثامن

## < الفصل الخامس \_ إكمال >

۲۰4 ب

قال أرسطوطاليس:

فأما من جعل نظره فى ذلك نظرًا منطقيًا (١) ، فمن هذه ألل فأمياء يرى أنه ليس ( ٤٨ ) فيها ؛ إن كان معنى الجسم أنه "محدود بسطح " فليس يمكن أن يكون جسم غير متناه ، ولا معقول ولا محسوس . ولا عدد أيضا يمكن أن يكون < بما هو > مفارق غير متناه ، وذلك أن العدد وما له عدد فمعدود ؛ فإن كان المعدود قد يمكن عدّه ، فقد يمكن إذن أن يؤتى على مالا نهاية له .

وأما من جعل نظره أشبه بالنظر الطبيعى فبهذه المشياء يبين له ذلك : ليس يمكن أن يكون الجسم غير المتناهى لامركبًا ولا بسيطًا . أمّا مركبًا () : فإن كانت الاسطقسات متناهية في عدتها ، وذلك أنه يجب ضرورةً

 <sup>(</sup>١) منطقياً أى ديالكتيكياً (جدلياً) أى بحثا محتملا رئيس برهانياً يقيفياً . والنظر المنطق في مقابل النظر الطبيعي وهو النظر الواقعي حسب حقيقة الثيء .

<sup>(</sup>٣) أي أن اللامتناهي لا يكون مركباً إن كانت المناصر متناهية في العدد .

أن تكون الأنصداد تتفاضل وتتساوى دائمًا فلا مكن أن يكون واحدُّ منها غير متناه . وذلك أنه إن كانت التي في واحد من تلك <sup>(١)</sup> الأَجسام مقصِّرة عن القوة الموجودة في قرينه بمقدارٍ ما \_ أَيّ مقدارٍ كان ــ فكانت النار مثلاً متناهية ، وكان الهواءُ غير متناهِ ، وكان مقدار النار أضعافًا لمثله من الهواء في القوة \_ أيّ أضعاف كانت م بعد أن يكون لها عدد ما محصّلاً ــ فظاهرٌ أن الذي هو غير متناه سينفصل على المتناهى ويفسده . ولا مكن أيضًا أن يكون كل واحد منها غير متناه ، وذلك أن الجسم هو الذي لهُ بُعْدُالجهات كلها ، وغير المتناهي هو الذي له بُعْدٌ لا نهاية له ، فيجب أن يكون الجسم غير المتناهي له نُعْدُ إلى الجهات كلها بلا نهاية .

وأما أنه لا مكن أن يكون مالا نهاية له جسمًا واحدًا بسيطًا ، فهكذا يتبيّن (٢) : فإنه ليس ذلك ممكنًا لا على حسب قول من يقول فيه إنه شيء خارج عن

(١) في الهامش : يعنى الاسطقسات.

27

 <sup>(</sup>٢) فى الهامش : يلزم من ذلك أن يكون الواحد من الاسطقسات غير المتناهية بمؤ الفضاء
 كله ، فأين إذن تكون الباتية ؟

الأسطقسات منه تولد الأُشياءِ ، ولا على الإطلاق . فإن قومًا يجعلون «لانهاية» على ما وضعنا ، ولايجعلونه هواءً ولا ماءً كيلا يكون الواحد منها (١) الذي يجعلونه غير متناه يفسد سائر الباقية منها ؛ وذلك أن فيها تضادًا من بعضها إلى بعض ، مثال ذلك أن الهواء بارد ، والماءَ رطب ، والنار حارّة ؛ ولو كان واحدّ من هذه غير متناه لكانت الأُخَر ستفسد به أَصْلاً ؛ فهم الآن يقولون إن ها هنا شيئًا آخر منه تكون هذه . وليس (+ بمكن أن يكون شيءٌ بهذه الصفة ، فضلاً عن أن يكون غير متناه+) فإن هذا المعنى نقول فيه قولاً عامًا يشتمل على كل شيء على مثال واحد على الهواء : وعلى الماءوعلى سائر الأسطقسات - أى شيء كان - لأنه ليس يكون جسم بهذه الصفة (٢) ؛ وذلك أن كل شيءٍ فالشيءُ الذي منه كان فإليه ينحلُّ ؛ فكان يجب أن يكون ها هنا شيءٌ سوى الهواءِ والنارِ والماءِ والأرضِ ؛ ولسنا نجد شيئًا أصـــلاً

<sup>(</sup>١) في الهامش : يعني من الاسطقسات .

<sup>(+...+)</sup> في الهامش : هذا القول يصحح به قواه : و ليس بمكن أن يكون شيء هذه الصفة.

<sup>(</sup>۲) فرقها ۰۰ یعی غیر سناه .

غيرها . وليس يمكن أن تكون النسار ولا شي عيرها المحملة ، وإن لم الأسطقسات غير متناه . فأما (۱) بالجملة ، وإن لم نقُل في شيء منها إنه غير متناه ، فليس يمكن أن يكون الكل ولا أن يصير وإن كان متناهيا (۱) شيقًا واحدًا منها ، على ما يقول ايرقليطس (۱) من أن الأشياء ( ٤٨ ب ) كلها تصير في وقت من الأوقات نارًا . وقولنا هذا القول في الواحد بمنزلة ما يجعله أصحاب الطبيعة خارجًا عن الاسطقسات ، فإن كل شيء فقد يتغيّر عن الضد إلى الضد إلى الضد " ، مثال ذلك من الحرارة إلى البرودة .

ومن هذه الأشياء ينبغى أن ننظر فى كل شيء : هل مكن أن يكون ، أو لا مكن (<sup>ه)</sup> .

### أبو على :

قوله: « فأما من جعل نظره فى ذلك نظراً منطقياً » ــ فإنما يعنى نظراً فى الأمور المشهورة الذائمة ، وهى التى أتى بها من أن كل جسم فهو محدود السطح: وبيين بذلك أنه لايجوز أن يكون جسم بلا نهاية.

 <sup>(</sup>١) في الهامش : في نقل يوحنا قبيله : وبالجملة ينبغي أن نبحث هل في الأربعة مايقبل
 أن يكون ، أو لايقبل أن يكون .

 <sup>(</sup>۲) فى الهامش : أبو على : توله يو إن كان متناهيا، يجب أن يكون عند قوله ر لا شيء غيرها من ا لاسطقسات غير متناه فيكون بعد ذلك يقال : بل يكون متناهياً .

<sup>(</sup>٣) شلواته ، نفرةِ ديلز ، ٦٣ - ٦٦ .

<sup>(</sup>٤) في الهامش : في نقل آخر : وذلك أن كل مستحيل فإنما يتغير من ضد إلى ضد .

<sup>(</sup>ه) أبو مل : يمني ذلك : يقبل أن يكون مبدءاً .

. یعنی

قوله و منطقيا » بدلا من قوله عاماً ، ليشمل بذلك الأجسام المحسوسة والتعاليمية لأنه إذا كان كل جسم محدود بسطح – أى جسم كان – محسوساً أو تعليمياً وجب أن يكون كل واحد منهما متناهياً .

عي :

العدد في المعدود ، والمعدود يمكننا أن نأتي عليه ، فالعدد كذلك :

أبوعلى :

المعدود يمكننا أن نقدره بالعدد إذا أشكل علينا المعدود واتضع عندنا العدد ، نحو أن يشكل علينا كم هذا الجوز ، وقد يشكل العدد فنقدره بالمعدود . وإذا كان كذلك ، وكان كل واحد منهما متناهياً ، فكذلك الآخر ؛ ولو كان كل واحد منهما بلا نهاية لكنا إذا أضعفنا قد حصل أضعاف للانهاية .

#### بحيي :

الجسم المركب إما أن يكون مركبا من أشياء معاهية في العدد ، أو لامتناهية . وقد أبطل أرسطو في الأول أن تكون المبادئ بلا نهاية ، ولأن ما تركب منه الجسم لابد من أن يكون فيه تضاد ، نحو الحار والبارد، فالتضاد يفرد كل واحد منهما ويتُحيِّرة ، فإن كان كل واحد منهما متناهى العدد ، لأن ما لا نهاية إذا ضم إلى ما له نهاية لم يحدث منه ما لانهاية . وإن كان كل واحد منهما ليس له نهاية فمجموعهما هو ضعف لانهاية . وهذا عال . وإن كانت البسائط التي يركب منها الجسم متناهية في العدة ، فإما أن يكون فيها ما هو متناه في العظم أو ليس فيها ماهو متناه في العظم . فإن لم يكن فيها شيء من ذلك وكانت متناهية في العدة ، فإما متناه في العظم ، وإن كان فيها ما هو غير متناه في العظم : واحداً كان أو أكثر .

### أبو على :

يلزم من ذلك أن يكون الذى لانهاية له قد شغل الأماكن كلها ولا يبقى لجسم آخر مكان :

قال بحيى :

إن كانت قوة الذى لا بهاية لعظمه ليست بأقوى من قوة المتناهى ، عو أن يكون الماء قوة برده أضعف من حرارة النار ، فيكون الجزء من النار قوته عشرة أضعاف ذلك القدر ( ١٤٩ ) من الماء تساوى قوة ذلك القدر من النار . عشرة أضعاف ذلك القدر ( ١٤٩ ) من الماء تساوى قوة ذلك القدر من النار . فقوة مائة ضعف لذلك الجزء من الماء أضعاف لقوة ذلك الجزء من النار . وما لا بهاية لانسبة له إلى مالا بهاية . وما له بهاية لانسبة له إلى مالا بهاية . فلنفرض أن نسبة ذلك الجزء من النار إلى جملة النار نسبة الجزء إلى عشرة المن ضعف . فيجب أن يكون مائة ألف ضعف ذلك القدر مساوياً في قوته لقوة جملة النار ، فقوة الماء بلا بهاية ؛ وليس لقوة النار نسبة إلى قوة الماء ، لأنه لا نسبة المنار ، فيكون لأنه لا بهاية ، فإنه يبطل قوة الجسم الآخر و يجيل الجسم إلى نفسه ، فيكون بلا بهاية ، بيين أن الكيفية تزيد بزيادة الكمية أن الجيم من نصفه ، والخشبين المتساويين تحرق إحداهما في النار الكبيرة أسرع نزولا من نصفه ، والخشبين المتساويين تحرق إحداهما في النار الكبيرة أسرع من احراق الأخرى في النار اللسيرة .

### أبو على :

لو كانت قوة ما له نهاية لا نهاية لما لتضاعفت قوته إذا ضاعفنا ذلك الجسم ؟ وأضعاف ما لا نهاية مجال(۱) . ولعل قائلا يقول : ليس يجب أن يزيد الكيف بزيادة الكم حتى يكون للجملة من الكيف فى القوة ما ليس لكل واحد من الأجزاء ، فإن الذراع من اسفيداج الرصاص إذا ضعفناه أضعافاً لم يزد بياضه على ما لكل واحد من أجزاته ؟ (٢) وإذا قسمنا هذا الذراع أقساماً لم ينقص بياض الأجزاء عما كان للجملة . والأشياء التي تقبل الإسخان بالتساوى دفعة لاتكون جملتها أسخن من كل واحد من أجزائها . وأما أن الحشبة تحترق بالنار الكبيرة أسرع فليس ذلك لأن قوة النار تزيد بزيادة كميتها حتى يكون لجملتها ماليس للأجزاء بل لأن الأشياء المتشابهة فى الهولى

<sup>(</sup>١) عند هذا المرضع في هامش|لمحلوطة : آخر الحاسن بمحله رجمه الله .

<sup>(</sup>٢) ص : وإذ . أ

يفعل المنفعل منها في الفاعل ؛ فإذا كان الفاعل قليل الأجزاء سهل انفعاله منالفعل وتشبهه به فلا يقوى الفاعل على أن يشبه المنفعل بنفسه لأنه باستحالته وقبوله التأثير من المنفعل يضعف . وإذا كانت الأجزاء كثيرة ، قبلت من المنفعل الذى هو قليل الأجزاء انفعالا يسيراً في بعض أجزائه . ثم إن القوة والصورة التي في الأجزاء الأخرى تُعيني الفاعل وتُعينه و ترده إلى صورة الأولى، فيكون الفاعل أبداً على قوته الأولى لم يشتم به الضعف فيتمكن الفاعل من فيكون الفاعل بسرعة — مثال ذلك أن خشبة طولها ذراع إذا جعلناها في نار طولها عشرة أذرع فإن الحشبة تكسر من سورة اللنراع من النار التي تجاورها، ولأن قوة الأجزاء الباقية من النار وصورتها ( 21 بس) مشابهة لصورة الذراع المجاورة للخشبة إلى صورتها الأولى . وليس كذلك إذا كانت أجزاء النار بسيرة لانزيد على ذراع . وأيضاً ليس يلزم أن يكون كلما كانت أجزاوه المشابة في الصورة أكبر وحجمه أعظم أن تكون قوته أشد ، فإن الفليل من الفليل أشد من حرارة كثير الفجل .

فإن قال قاتل على هذا: إن صورة الحرارة تختلف فلا يجب أن تزيد وتنقص بانبساط الحسم وعظم حجمه ونقصانه ، لكن نزيد بحواص القابلات فيكون الفلفل أشد قبولا للحرارة من الفجل – وكأن القائل ح يريد > أن يقول له : فليس إذا بزيادة الكم يزيد الكيف . وإذا كان كذلك فليس يجب أن يكون أحد الأسطقسات إن كان بلا نهاية أن تكون كيفيته أقوى من كيفية الاسطقس المتناهى .

وليس يجب أن يبطل الأكثر الأقل إذا جاوره ، فإن الهواء إذا برد برداً شديداً لم يطفىء السراج ، وإن كان يسيراً ، وكانت قوة البرد فى جميع الهواء أضعاف قوة النار التى فى السراج ،إذا كانت أجزاء الهواء أضعاف أجزاء السراج . وكذلك لو غلظ الهواء لم يجب أن يطفى السراج . وكذلك لو أشعلنا فتيلة فى الأرض لم يجز أن يستحيل من الأرض ولا(١ وجب أن يستحيل إلى شيء من الأرض ) ، وإن كان برد جملة الأرض أضعاف

<sup>(</sup>۱ --- ۱) زيادة في الماشي .

حرارة الفتيلة حتى إن حرارتها ليس لها نسبة إلى برد الأرض . – فقد بان أن قوة الجملة لايجب أن تفعل في الضد الآخر وتبطله ، وإنما تفعل فيه وتحيل ما يجاوره من الجملة . فإن استحال من الأرض ما جاور الفتيلة ، وإن كان قوة جميع الأرض أشد من قوة النار التي في الفتيلة أضعافاً كثيرة – فأى مانع من أن يكون الأسطقس الذي بلا نهاية ينفعل من الأسطقس المتناهي إذا كانت قوة المتناهي قوية ، وليس ينفعل جميعه منه لكن ما هو منه مجاور للمتناهي ، كما أن الهواء المحيط بالسراج يجوز أن ينفعل من السراج ، وإن كان في باقي أجزاء الهواء ما يعين الهواء والا ينطفيء منه ، لأنه إنما يستحيل كان في باقي أجزاء الهواء ما يعين الهواء والا ينطفيء منه ، لأنه إنما يستحيل عليه أطفأه كما يطفئه تواتر رش الماء عليه ، لأن تواتر الفاعل يضعف المنفعل من غير أن يضعف ؛ الفاعل ليس هو واحداً فيتأثر من المنفعل، فيضعف ؛ لكن مع التواتر يكون الفاعل الثاني غير الأول.

فإن قال قائل : إنّا لو وضعنّا حجراً عمقه عشرة أذرع على جسم فإنه ليس يلقاه بجميع أجزائه ، بل بعضها ، وقوة جميعه (١٥٠) توثر فى الجسم لا قوة الأجزاء المماسة له فقط . ولو قطعنا من أعلى الحجر ذراعاً لأثر ذلك فى مدافعته وتأثيره فى الجسم الذى تحته .

وكذلك ما يجذب فإنا نجذب باليد ، وليس المؤثر فى المجذوب هو ما ما سَ المجذوب فقط ، بل جملته .

وكذلك يجب أن تكون قوة جميع الأسطقس توثر فى الأسطقس الآخر. فإذاكان أحدهما بلا مهاية فاشتدت قوته لأجل ذلك وزادت على قوة المتناهى < أمكن >أن توثر فيه تلك القوة كلها حتى تبطلها .

ولقائل أن يقول: ليس إذا وجب ذلك فى الميل وجب ذلك فى الكيفيات الأخر ، فإن الحرارة والبرودة والميل ليس تحت نوع واحد فتكون فصول قواها تحت نوع واحد ، ولكن الحرارة والبرودة من الكيفيات الفاعلة ، والميل من الحركات المكانية . ونحن نرى أن الهواء إنما يؤثر فينا منه ما جاورنا ، ولحذا يؤثر فينا بخلاف تأثيره فى الصقالية ، والكائن فى الظل من يؤثر فيه الهواء إذا كان الكائن فى الشمس .

فيُـلم أنَّ المعتبر في هذا التأثير بقوة المجاور لا بقوة الجملة ، لأنه لوكان الأمر بخلاف ماقلناه لكان تأثير الهواء في الحيوان تأثيراً واحداً .

فقد تكلمنا كلاماً معتدلاً فى الأسطقس إذا كان غير متناه ٍ وكانت قوته أضعف من قوة الأسطقس المتناهى .

وأما أنه لايجوز أن يكون جسم مركب من أشياء أحدها بلا لهاية فهو ألها إما تكون معندلة القوى، أو متفاوتة القوى، فإن كانت تتفاوت القوى لم يكن مزاجاً، بل كان الأقوى يحيل الأضعف إلى نفسه ، لأنه وإن انفعل عنالأضعف فإنه ينفعل عنه انفعالا "يسيراً ثم يزول بالمعاونة كلما تقدم وإن كانت القوى متعادلة حدث منها مزاج وانفعل بعضها عن بعض بالتساوى وفي ذلك وجوب تعادل القوى. وأيضاً الكون الطبيعي إنما يكون بالامتراج لا بالمجاورة . فيجب أن يكون المتناهي منتشراً وملابساً لما لأمهاية يجميع أجزائه . وهذا محال ، لأن الأجزاء البسيرة إذا لابست الأجزاء الكثيرة انحلت وبطلت ، مع أنه ليس لها نسبة إليها ، نحوزق حَسْرٍ لوطرح في البحر، فكيف بالمتناهي إذا شاع في لامتناهي ، مع أنه لا نسبة له إليه ؟ !

وأيضاً فإن الجسم الذى بلا نهاية إذا ملأ(۱) الأماكن كلها فلا يبقى مكان لجسم آخر لامتناه ولاغير متناه . وهذا يبطل بأن يكون المركب مركباً من أشياء كل واحد منها بلانهاية . وليس من رأى القوم أن الجسم المتناهى متناه فى الأخطار . فلهذا لم بتوجه كلام أرسطو إليه . وأما أنه ليس جسماً بسيطاً (٥٠ ب) بلا نهاية ، فلأنه لوكان كذلك لكانت قوته أشد بكثير من الاسطقسات الباقية ، فكان يجب أن يبطلها كلها ، وسواء كان هذا واحداً من الأسطقسات أو جسماً آخر :

وأيضاً محال أن يكون جسم بسيط بين الهواء والنار هو مبدأ للمركبات، لأنه لو كان مبدءاً للمركبات لكانت المركبات منحلة إليه ، لأنه بالفعل هو ذاك الحسم لا بالقوة . ولسنا نجد شيئاً من المركبات ينحل إلى هذا المعيى :

<sup>(</sup>۱) ات تلاملاً.

<sup>(</sup>۲) ل : شعلا .

قلت لأبى على : قد نجد الهواء يصير إلى جسمٍ متوسط بينه وبين النار ، فلعل هذا هو الجسم و لم ادعينا أن هذا طربق وليس هو غاية ؟

فقال: لا ، لما كان مشبهاً للهواء والنار،(١) كان طريقاً ، وجرى مجرى الفاتر الذي لما أشبه الحار والبارد كان طريقاً إليهما .

فأما الهبولى فليست بالفعل ، بل هى بالقوة ، وكذلك ما يتكون منها إنما يتكون القوة ، وكذلك ما يتكون منها إنما يتكون المقوق ، وكذلك ما يتحل إليها ، لأن الهبولى حتى توجد مُعراة عن الصورة . فليس يجب أن ينحل المركب إلى الهبولى حتى توجد مُعراة عن الصور . ولوكان جسم من الأربعة الأسطقسات مبدءاً لكان إما أن تكون فيه القوى المضادة ، أو لا يكون فيه ذلك . فإن كانت فيه لم يمكن أن يكون واحداً بعينه . وإن لم تكن فيه القوى المضادة بطل الكون والفساد وجميع الاستحالة .

### أبو على :

لوكان الهواء مثلا هو المبدأ لكان إذا تغير إلى الماء إمّا أن تبتى فيه صورة الهواء وحرارته فيجتمّع الضدّان ، أولايبق فيبطل أن يكون موضوعاً ، لأن الموضوع بجب أن يبتى على حاله .

#### یحی :

لوكان لانهاية مركباً لكان مبدءاً ، وكل مبدء بسيط ،

### يمي :

قوله: § وما له عدد ﴾ فهو بدل من أن يقول: § وما فيه عدد ﴾ . والعدد يقال على ما يوجد فى الأصابع ، وعلى ما يوجد فى المعدود ، وكل واحد منهما متناه لأن كل واحد منهما معدود بمكن الحروج منه . فإذا كان العدد فى المعدودات والمعدود يقبل الحروج ، فالعدد يقبل الحروج ، والعدد يقبل الحروج ، أن يكون العدد والمعدود متناهبين فيجب أن لا يكون الزمان أزلياً ، فلا الأشخاص الماضية بغير غاية لأنها معدودة وعددهم قد كان بالفعل . ومامضى أيضاً مسلوك بالفعل لأنه طرف له . ويجب أن يكون مالانهاية له أزيد مما لأنهاية له ، لأن أشخاص الناس وأشخاص الحيل أزيد من أشخاص

<sup>(</sup>۱) ل : رکان .

الناس ، وأشخاص الناس إذا كان بلا نهاية وكذلك أشخاص الحيل فيجب أن يكون قد وُجد ضعف مالانهاية . وإذا كانت الأشخاص تزيد بلا نهاية فيجب أن يكون ما لانهاية يزيد بلا نهاية .

### . بحبي

الهيولى غير مستحيلة ، ولكن الاستحالة توجد فيها . وأما الذين جعلوا المبدأ حدّ الأسطقسات فإنهم يجعلونه مستحيلاً ، فلزمهم ما تقدّم ذكره .

# [١٥١] التعليم التاسع

1 :

### < الفصل الخامس - استمرار >

٨١٢٠٠ وأما أنه ليس يمكن بالجملة أن يكون جسم محسوس غير متناه ، فبهذه الأشياء يبين ذلك .

ا من شأن كل محسوس أن يكون (۱) أيْنَا ، ولكل واحد مكان ما . والمكان الواحد بعينه هو مكان الجزء والكل ، مثال ذلك أن (۲) مكان الأرض بأسرها هو مكان المدرة الواحدة منها ، ومكان النار هو مكان الشررة . فإن كان غير المتناهى نوعًا واحدًا كله أن < فإن الجزء إما > (۲) يكون غير متحرك أو يكون يتدافع دائمًا . إلا أن ذلك غير ممكن ، لأنه ليس النزول بأولى به من الصعود غير ممكن ، لأنه ليس النزول بأولى به من الصعود أو المصير إلى ناحية أخرى . وأعنى بهذا القول مثل أن نجعل مدرة – فإلى أين تتحرك هذه ، وأين تسكن ؟ وذلك أن مكان الجسم الذي هو من جنسها غير متناه .

 <sup>(</sup>١) أى في وأين و – في مكان , ويقابلها في اليونان : ποῦ .

<sup>(</sup>٢) فوقها : أي في مكان .

 <sup>(</sup>٣) آضفناه حنب الأصل اليوناني .

فلیت شعری ، تأخذ المکان بأسره ، وکیف یکون ذلك؟ وکیف یکون لُبْنُها وحرکتها ، وأین یکون ذلك ؟ أو هی فی کل مکان ساگنة ؟

خلن تكون إذن متحركة أو ستكون متحركة
 ف كل مكان ؟ فلن تسكن إذن (١) >.

وإن كان الكل غير المتناهى غير متشابه ، فإن أماكنه أيضًا غير متشابهة ؛ فيكون أولاً جسم الكل ليس بواحد إلا من جهة التلاقى ؛ ثم من بعد ذلك فإن هذه الأجسام إما أن تكون متناهية ، وإمّا أن تكون غير متناهية في الصورة . وليس يمكن أن تكون متناهية ، وذلك أن بعضها يكون متناهيا ، وبعضها لا ، إذ كان الكل غير متناه (٢) ، مثل النار والماء ؛ وما كان بهذه الصفة فإنه يفسد بالأضداد . ولهذا لم يجعل أحد الواحد غير المتناهى نارًا ولا أرضًا بل ماء وهواء أو متوسطًا بينهما ، لأن

<sup>(</sup>١) ص : سَاكِنَةُ مَتَحَرَكَةً . وإنْ كَانَ ...- وفيه نقص أَصْفَنَاه بحسب اليوناني .

 <sup>(</sup>٧) عند هذا الموضع في الهامش : أن يجب إن كان الكل بلا بياية ، أن يكون فيه شيء بلا باية .

موضع كل واحد من ذينك معروفٌ محدَّدٌ ، وهذان بميلان إلى الجانبين جميعًا في فوق وأسفل .

فإن كانت البسيطة أيضًا غير متناهية فأماكنها أيضًا غير متناهية ، وتكون الأسطقسات غير متناهية . وإن كان ذلك محالاً ، لأن الأماكن متناهية ، فالكل إذن متناه . وذلك أنه لا يمكن ألا يكون المكان لفقًا للجسم (1): فإنه لا يمكن أن يكون المكان أعظم من مقدار الجسم ، فيجب من ذلك ألا يكون أيضًا الجسم غير متناه ؛ ولا يمكن أيضًا أن يكون الجسم أعظم من المكان الذي يحتمله ؛ وذلك أنه يجب من ذلك إمّا خلاءً وإمّا أن يكون غير أين .

### یحیی :

ليس غرضه فى هذا الموضع أن يبطل أن يكون خارج السماء لانهاية ، ولا أن الفلك بلا نهاية . وإنما يبيّن فساد ذلك فى كتاب و السماء » . لكنه يبّن ها هنا أن الحسم الطبيعى المحسوس الكائن نحت الكون والفساد لايجوز أن يكون غير متناه ، من غير أن يأخذه خارج السماء أوداخلها . ولو كان عظم " بلا نهاية ، لكان إما بسيطاً ، وإما مركباً . فإن كان بسيطاً فيجب أن يقدم على البيان على أنه يكون بلا نهاية ، أصلان : (٢) أحدهما أن كل جسم

<sup>(</sup>١) أي أن يعامل معاملة الجسم .

<sup>(</sup>۲) أى ليس فى مكان .

ر (r) ل : أصلين - . وهي نائب فاعل الفعل (r)

طبيعي فله مكان طبيعيله ، والأسطقسات الأربعة لها أماكن تخصهاهي طبيعية (٥١ ب) لها ؛ والأصل الآخر أن المكان الطبيعي للجسم كله هو مكان بالطبع للجزء منه . فإن مكان الأرض كما أنه مكان لجميُّعها فهو مكانٌّ بالطبع للمَدرة منها . فلوكان الجسم البسيط بلا نهاية لوجب أن يكون في الأَماكن كلها ، ويجب أن تكون الأماكن كلها طبيعية لها ، وإلا كان الجسم الطبيعي أبداً في مكان ليس بطبيعي له . وذلك أن ما لانهاية له أبدى . ولايخُلُو إمَّا أَنْ يَتَحَرَكُ الْجُسَمُ أَوَ لَايَتَحَرَكُ بُوجِهُ . وكونَهُ جَسَمًا طَبَيْعِيًّا يمنع من أن يستحيل أن يتحرك لأن الجسم،الطبيعي فيه طبيعة ، والطبيعة مبدأ حركة أو وقوف. وإن كان متحركاً فإما أن يتحرك بكليته ، وإما أن يتحرك دوراً ، أو استقامة . ولأن هذا الجسم مستوعب للأماكن كلها ، لايصح أن يتحرك من مكان إلى آخر لأنه لم يبق مكان ينتقل إليه . ولو كان يتحرك دَوْرًا لكان مستديرًا ؛ ومنى تخيلنا الدائرة فإنّا نتخيل أنها متناهية معاً ، ولذلك كان كل شكل فهو متناه . وإن كان يتحرك الجزء منه فليت شعرى أيتحرك إلى أسفل ، أو إلى فوق ، أو يمنة ، أو بَسرة " ، ليس بأن يتحرك إلى ـ بعض هذه الجهات بأولى من بعض ، وأن يسكن ويقف هذا الجزء ، وفوق وأسفل طبيعيان لذلك الجزء ، وأنّ يمرّ، وذلك الجزء تتجاذب الأماكن له فليس بأن يصير البعض منه إلى أسفل بأولى من° أن يصير إلى يسرة أو يمنة .

ولوكان العظم الذي بلانهاية مركباً لكان إما أن يكون مركباً تركيب المتراج ، أو تركيب ا تصال وتجاور . والتركيب بالامتراج يكون بأشياء متضادة ، وأماكن المتضادة مختلفة متضادة ، وأماكن المتضادة مختلفة متضادة ، وأماكن المتضادة الاترى أن النار والهواء والماء والأرض الذي في الحيوان يكون أكثره في غير مكانه ؟ ومالا نهاية له أبدى وأزلى وما لايجوز: أن تكون أشياء أبداً في غير مكانه اللهيعي، لأن الشيء إذا كان في غير مكانه الطبيعي فإنه يخرج عنه في وقت من الأوقات ، وإن كان متركباً تركيب اتصال ، وأشخاص الأشياء المتركبة بلانهاية لم تخل من أن تكون أنواعها لها لمجموع نهاية . أو لانهاية لها . ومحال أن تكون أنواعها متناهية وفيها نوع بمر بلانهاية ، أو لانهاية وفيها نوع بمر بلانهاية ، أو لانهاية ، كان المجموع بلانهاية ، كان المجموع بلانهاية ، أو لانهاية ، كان المجموع بلانهاية ، كان المتاهون بالمتاها والمتاه كان المتاهون المتاهون المتاها والمتاها والمتاها

<sup>(</sup>۱) ص : مكانه .

متناهية ، فيعود الجسم إلى أن يكون بسيطاً ... ولأن ما لأنهاية له ليس له متناهية ، فيعود الجسم إلى أن يكون بسيطاً ... ولأن ما لأنهاية له ليس له مكان محدود " ، وكل جسم طبيعى فله مكان محدود ، ولأن الطبيعيين أحسوا بهذا ، جعلو لانهاية هو الماء ( ١٥٢ ) والهواء لظنهم أنه ليس قمما مكان محدود ، أما النار فقوق ، مكان محدود : أما النار فقوق ، وأما الماء والهواء فهما فوق الأرض . وإن كانت الأنواع بلا نهاية ، وكذلك أشخاص كل نوع منها لزم وجود أضعاف بلا نهاية [له] ، ولأن الأنواع الطبيعية يجب أن تكون لها أماكن طبيعية ، فإن كانت الأنواع بلا نهاية ، فأماكنها إذا بلا نهاية . وكما يجب أن تكون أبعادها متناهية أيضاً .

## أبو على :

لأنها لو كانت أبعادها بلا نهاية لكانت أبعاد فوق بلا نهاية ؛ وكذلك أبعاد أسفل ، وفى ذلك أضعاف ما لانهاية . وإن كان كل واحد من هذين أبعاد أسفل ، مناهباً فمجموعهما إذا متناه .

## يحبى :

وإذا كانت الأبعاد متناهية كانت الأجسام المتجاورة متناهية لأن الجسم المتحاورة المتناهية لأن الجسم المتحاورة المتناهية لأن الجسم المتحان ، لا أقل من المكان ، لكيلا يوجد الحلاء ؛ أو أكبر منه لكيلا يوجد جسم في غير مكان . – فإن قال قائل : ليس يمتنع أن تكون أجسام "بلا مهاية في أماكن متناهية ، ولا يجب أن تكون الأماكن بعدد الأجسام لأن « فوق » مكان واحد "وفيه نوعان : النار والهواء بعدد الأجسام لأن إلى المهاية لا يجوز أن يكون مفضوضاً فيما له مهاية ، لأن والحواب : أن ما لا مهاية لا يجوز أن يكون مفضوضاً فيما له مهاية ، لأن واحد من الأماكن إن كان فيه صور متناهية فجموع الصور متناهية ، وان كان في خلك واحد من الأماكن متناهية دون بعض ، كان في ذلك وجود أكثر نما لا مهاية له ، وكان ما لا مهاية أكثر من نفسه – وهذا محال" .

<sup>(</sup>١) كذا وصوابه : الأرض .

<sup>(</sup>٢) ل : لنتاً .

#### . عي

مكان الجزء مكان الكل فى النوع لا فى المقدار ؛ فجزء لانهاية مكانه مكان لا بهاية ، فإن سكن الجزء فى مكانه ؛ ومكانه بلا نهاية ، فيجب أن يسكن فى لانهاية — وذلك محال . وإن تحرك فى مكانه فيجب أن يتحرك أبداً لأنه ليس بأن يسكن فى بعض الأماكن بأولى من أن يسكن فى بعض . والأجسام الكائنة تفسد أ إذا تحركت أبداً .

#### بمبي :

وفي هذا موضع شك ، وهو أن الأرض لوعظمت حي يبلغ مقدارها كرة القمر لكان مكانها هو ما حوله الكرة . وليس ذلك بطبيعي ، لكن المركز هو مكانها الطبيعي . ولأجل الاتصال الذي فيها ما لانهوى أجزاؤها العالية ، وما يحصل على حدبتها(١) فإنما لاينزل ، لأن الأرض تمنعه من ذلك ، لا لأن ذلك الموضع طبيعي له . ومع ذلك فإن المدرة التي على تحدية ( ١٥٣) الأرض لا تتحرك إلى الجهات كلها أسفل وقوق بل تتحرك نحو المركز لأنه هومكانها الطبيعي على الحقيقة . فكذلك جزء مالانها لا يجب أن يتحرك في أماكن لانهائية ، بل لا يمتنع أن يطلب مكانا محصوصاً ، ولكان الاتصال يقف ، إلا أن الأرض إنما أمكن أن تقسم فيقال إن بعضه و مكانه ح الطبيعي وبعض ، لأن الأرض متناهية يصح أن تنقض ، ومالانهاية له لا يمكن أن يقسم فيقال إن بعضه ح في مكانه ح الطبيعي وبعضه ليس في مكانه الطبيعي ، لكن المكان الاتصال يشب بعضه على بعض .

<sup>(</sup>۱) المدتهة (بلغج الحاء والدال ) ؛ ما أفرق من الأرش وغايُّظ وارتفع ، ولاتكون الحدية إلا في قت ً أو غليظ أوض ( اللسان ١ | ٢٩٧ ص ١-٣ ).

## التعليم العاشر

## < الفصل الخامس \_ تتمة >

۱ ۵۲۰۰

فأما انكساغورس فإنه يقول قولاً شَيْعًا في لبث غير المتناهي ، وذلك أنه يقول : هو يعمد (١) نفسه ، لأن هذا المعني فيه . قال : ذلك أنه ليس يحويه شيء غيره ، فكان شأنه (١) أن يكون أينًا ما ، وهو ها هنا . وليس قوله هذا بحق ؛ وذلك أنه قد يكون الشيء آينًا قَسْرًا (١) لا من حيث من شأنه أن يكون إذا كان هو بأبعد المواضع من أن تتحرك إليه جملته ؛ فإن كان متماسكًا هذا الضرب من التماسك ، وهذا معني التماسك ، فهو ضرورة غير متحرك ؛ لكن يجب أن يقال : بأي ضرورة غير متحرك ؛ لكن يجب أن يقال : بأي سبب ليس من شأنه أن يتحرك . فإنه ليس يكفي في ذلك أن يقال إنه بهذه الحال ثم يُخلّي عنه ، وذلك أنه ذلك أن يقال إنه بهذه الحال ثم يُخلّي عنه ، وذلك أنه

<sup>(</sup>١) فوقها : يماسك .

قد يجوز أن يكون إنما لا يتحرك لأنه ليس له موضع آخر (۱) يتحرك إليه ، غير أنه ليس عنع مانع من أَن يكون من شأنه أن يتحرك ؛ فإنَّا نجد الأرض لاتنتقل ، ولا (٢) لوكانت غير متناهية ؛ إلاَّ أنها ممنوعة من الحركة مِنْ قِبَل الوسط ؛ وليس لأنه ليس لها موضع آخر تصير إليه هي ثابتة ، بَلْ لأَن ذلك من شأنها . وقد كان يجوز أن يقال إنها تماسك نفسها وتُعْمِد نفسها . فإذا كان ليس السبب في سكون الأرض لو كانت غير متناهية هذا السبب ، بل أنها ثقيلة ، وأن الثقيل يثبت في الوسط ، والأرض هي في الوسط ، فعلى هذا المثال كان يجب أن يكون غير المتناهي إنما صار ثابتًا بنفسه بسبب ما آخر ، وليس مِنْ قِبَل أنه غير متناه وأنه هو يَعْمِد نفسه صار واجبًا أن يثبت . وكذلك < ينبغي > أن يثبت جزلا منه \_ أيّ جزء كان ؛ وكما أن غير المتناهي يثبت لعمده نفسه ، كذلك أيّ جزء منه أخِذ فهو يثبت بنفسه ، وذلك أن مواضع الكل والجزء

<sup>(</sup>۱) في الهامش : أي سوى موضعه \*

<sup>(</sup>۲) أى : حتى لوفرضت غير متناهية .

متشابهة فى النوع - مثال ذلك أن موضع الأرض بأسرها وموضع المَدَرَة «أسفل» ، وموضع جميع النار وموضع الشَّرَرَة « فَوْقَ » . فإن كان إذن لغير المتناهى موضع فهو بعينه لجزئه ، فهو إذًا ثابت بنفسه .

7 £

وظاهر بالجملة أنه ليس عكن أن يقال لجسم غيرً متناه ويقال مع ذلك إن للأجسام مكاناً ، إذ كان كل جسم محسوس فلسه ثقل أو خفسة . فإن كان ثقيلاً فثقله ( ١٩٣ ) بالطبع يكون إلى الوسط ؛ وإن كان خفيفا فإلى فوق . فيجب إذن ضرورةً أن يكون غير المتناهى على هذا يجرى أمره . وليس عكن أن يكون المتناهى على أحد الأمرين أيهما كان ، ولا أن يكون نصف نصف منه على واحد واحد من الأمرين ، وذلك أنه لا سبيل لك إلى قسمته بنصفين (۱) ، ولا إلى أن تقول كيف يكون بعضه « فوق » وبعضه أسفل ، أو بعضه في الدروة وبعضه في الوسط .

۳١

وأيضًا فإن كل جسم محسوس فهمو في مكان...
(١) أن المائين : لابد أن نصفه فكان احد من الصفين بلا أبان ، أو احدما بلا نبان

 <sup>(</sup>١) فى الهائش : لابد أن نصف فكل واحد من النصفين بلا نهاية ، أو أحدها بلا نهاية
 كان قد وجدا ذلك ما لا نهاية و

وأنواع المكان وفصوله هي : فوق وأسفل ، وأمام ، وخلف، وعنة ، ويسرة . وليست هذه الفصول بالقياس إلينا فقط وبالوضع ، بل هي تميّزه أيضًا في الكل نفسه . وليس يمكن أن تكون هذه الفصول في الجسم غير المتناهي .

ونقول<sup>(۱)</sup> قولاً مطلقًا إنه لاعكن أن يكون مكانً .

فير متناه ، وكل جسم فهو فى مكان < فمن المستحيل أن يوجد جسم غير متناه >(٢) . وأيضًا ماكان آينــًا(٢) فهو

يو بعد بسم يو سعد ويست ويست كون في مكان فهو آين . فإن كان ليس يجوز أن يكون غير المتناهى كمًا ، لأنه إنما يكون كمًا إن كان مثلاً ذا ذراعين أو ذا ثلاث أذرع \_ فإنَّ على هذه وما أشبهها يدلُّ الكم \_ فكذلك حاله فى المكان لأنه يكون آينًا ، وأين هو فوق وأسفل أو فى جهة أخرى من الجهات الست . وكل واحدة من هذه الجهات نهاية .

فقد ظهر من ذلك أنه ليس يكون بالفعل جسَّم غير متناه .

<sup>`(1)</sup> فى الهامش : أبو على : ماكان آيناً أى ماكان فى أين سمين فهو فى المكان على الإطلاق ، وماكان فى المكان على الإطلاق نهو فى أين سمين . أبو على : قد بعن أن السيام عيناً وشهالا .

بهو على . قانبين الانسطاء الأصل اليوناني . (٢) ناقص فأضفناه محسب الأصل اليوناني .

<sup>(</sup>r) ته ت مکان ما .

#### يمى :

إن أنكساغورس لما قال إن تثبيت وقوف مالا نهاية هو أنه يعمد(١) نفسه ، وأنه ليس شيء يحويه لما بات فيه بعلة طبيعية ، لأنه لم يبيئن أن موضعه موضع له بالطبع . وقد يجوز أن يكون إنما لم يتحرك لأنه ليس له موضع يتقل إليه ، لا لأنه في مكانه بالطبع . ويجوز أن يكون إنما لم ينتقل لأن المكان مكان له بالطبع . فإن الأرض لو كانت بلانهاية لكانت تقف لأجل المركز ، لأنها ممنوعة من الحركة بنقدها مكاناً تصير إليه .

إن كان الجسم الذي بلا نهاية عادماً للحركة بالطبع ، ومكانه مكان جزئه ، فإن جزءه عادم للحركة ، فكل أجزائه تعمد أنفسها . وهذا لايتوهم ولايحس . وإن كانت الأجزاء متحركة لأنها متناهية ، أعنى كل جزء منها ، فليس عدم الحركة طبيعياً للجملة ، إذ كانت الأجزاء غير فاقدة للحركة . وأيضاً إن كان مكان الجزء والكل في النوع واحداً لم يمنع مانع أن تكون الأرض فوق ، والنار أسفل ، لأن أسفل وفوق بالطبع مكان للكل ، فهو لذلك مكان للجزء .

#### بحق :

غیر المتناهی بعمد نفسه ، أی هو فی ذاته ونفسه ، لأنه لیس يحیط به شیء .

#### <u>بحي</u> :

إن كان الجزء غير متحرك كالكل وجب أن تكون الأشياء كلها ساكنة، والحس يشهد بخلافه . (٥٣ ب) وإن كانت الأجزاء متحركة فليس عدم الكل للحركة إنما هو بالطبع ، بل لأنه ليس له مكان يتحرك إليه .

#### بحبي :

قد أخذ يبين أنه لايكون عظم "لانهاية له من الميول . كل جسم طبيعي محسوس فهو إما خفيف ، وإما ثقبل . فإن كان عظم "طبيعي بلا نهاية فهو إما ثقبل ، وإما خفيف ، وإما بعضه خفيف وبعضه ثقيل . إلا أن ذلك

<sup>(</sup>١) ئى الهامش : أبوعلى : يعمد نفسه أىأن بعضه خفيف ، وبعضه ثقيل فيهانما حنى

غير ممكن . فليس إذن جسم طبيعي محسوس بلا نهاية . وذلك أنه إن كان خفيفاً كان فوق فقط، وإن كان ثقيلاً كان أسفل . فكيف يكون بلا نهاية ، وليس بمستوعب لكل الأماكن ؟ ! وإن كان بعضه خفيفاً وبعضه ثقيلاً (١) لم يمكن ذلك ، لأنه إن كان كل و احد من البعضين بلا نهاية ، وجد أضعاف ما لانهاية ، وإن كان أحدهما متناهياً دون الآخر كان قد وجد أزيد مالا نهاية. وإذا وجد له فوق وأسفل وُجد له سائر الباقية ووُجد له ابتداء الفوق وانتهاؤه ووجد له الطرف الأوسط . ومحال أن يكون كل واحد منهما متناهياً . فإذن ليس فيه ثقل ولاخفة . فإذا بَطَـلَ ذلك بَطَـلَأن تكون الحركة مستقيمة بلا نهاية . وإذا بَطَـل ذلك بطل أن يكون المكان بلانهاية . وأيضاً كل مكان متناه لأنه يحيط عناه . وكل جسم في مكان . فكل جسم متناه . وأيضاً كل جسَّم طبيعي فهو في مكان ، ولكل مكان الفصول الستة : فوق وأسفل والباقية ــ وهذه أنواع المكان . وكل ما يوجد له الجنس فإنه يوجد له نوعٌ من أنواعه . فإن كان المكان موجوداً ومقولاعلى شيء ، فلامحالة النوع مقول" عليه ، ووجود الجنس في أجزائه . فالجسم الغير متناهي القطعة المادة في يمنه والأخرى الشاغلة ليُسره ، وكذلك سائر الباقية إن كان كل واحد منها بلا نهاية وجد أضعاف ما لانهاية ، وإن كان بعض بلانهاية دون بعض وجد أزيد مما لا نهاية . وإن كان كلُّ واحد منهما متناهياً ، كان المجموع متناهياً .

وقد بيّن فى كتاب و السماء ، أنه لا توجد حركة بلا نهاية مستديمة ، فقال : كما أنّا إذا فرضنا مثلثاً ومربعاً فقد فرضناه متناهياً فى الحال ــ فكذلك إذا فرضنا دائرة ، وإذا كانت الدائرة متناهية ، لأنها ذات شكل ، وكل ذى شكل فهو متناه، فالحركة المستديرة متناهية . وأيضاً كل خطين مستقيمين يخرجان من نقطة واحدة وبمران إلى غير سابة فالبعد بينهما يزيد أبداً . فإذا صار بالفعل لانهاية لهما ، فالبعد الذى بينهما بالفعل وهو بلانهاية . فإذا كانت النقطة مركز الأرض ومضى أحد الحطين نحو وسط السماء والآخر إلى المشرق ، فالبعد الذى بينهما ( 184 ) بلانهاية ، مع أن الشمس تقطعه في ست ساعات . وهذا خلف . وكذلك إن كان أحد الحطين بمر إلى المغرب ،

<sup>(</sup>١) ل : ثقيل .

١٤

## التعلم الحادي العاشر

## < الفصل السادس >

< اللامتناهي : وجوده وماهيته >

١١ قال أرسطوطاليس:

ومن البيّن أيضًا أنه إن لم يكن لا نهاية أصلاً لزم من ذلك أمور كثيرة محال : وذلك أنه يلزم أن يكون للزمان مبدأ وآخِر ، وأن يكون مقدار لا ينقسم إلى مقادير ؛ وألا يكون عدد غير متناه . وإذا كُنا قد حظرنا هذا الحَظْر حتى لا يكون جائزًا على واحد من الوجهين أصلا ، فقد يُحتاج فيه إلى تدبير فيبين من أمره أنه من جهة موجود ومن جهة غير موجود .

فإن الموجود يقال بالقوة ، ويقال بالكمال ؛ وبلا نهاية قد يكون فى الزيادة ويكون فى القسمة . والمقدار أمّا بالفعل فليس هو بلا نهاية ، وأما بالقسمة فهو بلا نهاية ، فإنه ليس يصعب إبطال الخطوط التي

لا تنقسم فقد حَصَل الأمر على أن لانهاية إنما هو بالقوة ، كما بالقوة ، وليس ينبغى أن نفهم من قولنا «بالقوة » كما نفهم من قولنا إن هذا الشيء بالقوة تمثال ، ونحن نعنى أنه سيصير تمثالاً حتى نفهم مثل ذلك فى « لا نهاية » أى أنه سيخرج إلى الفعل . لكن لما كان الموجود "يقال على أنحاء شتى : فكما يقال إن النهار موجود ، والجهاد موجود ، من طريق أنه دائم التكون شيئًا بعد شيء حكذلك أيضًا « لا نهاية » . < في هذا أيضا يوجد التمييز بين ما هو بالقوة وما هو بالفعل فنقول إن الألعاب الأولمية موجودة بمعنى وجود المصارعة بالقوة ووجودها بالفعل() >

وعلى وجه آخر يبين ذلك فى الزمان وفى الناس وفى قسمة المقادير . فإن بالجملة هذه صفة ما لانهاية له : أن لك أن تأخذ منه دائمًا شيئًا بعد شيء ، وما تأخذه منه أبدًا متناه ، إلا أنه أبدًا غير ما أخذته منه . وأبضًا فإن الموجود يقال على أنحاء شتى . فقد ينبغى أن لا يكون فهمنا لمعنى « لا نهاية » كما نفهم من قولنا

 <sup>(</sup>٢) ناقض في الترجمة العربية وأصفناء نقلاً عن الأصل اليوناني .وكلمة الجهاد في النص معذها : المصارعة في الألماب .

الشيء المشار إليه مثل الإنسان أو البيت ، لكن كما يقال النهار والجهاد ، التي وجودها ليس على أنها جوهر ما تكون وحصل ، بل على أنها شي المناب يتكون ويفسد دائمًا ، وإن كان الشيء متناهيًا (١) لكنه أبدًا يكون شيئًا بعدشيء.

خير أن المقادير يكون ذلك فيها والشيء الذي أُخِذَ
 منها باق ؛ وأما الزمان والناس فإنه يفسد الأول فالأول

منها ، فلا يكون لها بقاءً .

وأما ما يكون على جهة الزيادة فمجراه من جهة من الجهات مجرى ما يكون على التقسيم ، وذلك أن فى المتناهى يكون طريق الزيادة على عكس ذاك (٢) ؛ فإن الوجه الذى منه إذا قسم المحدود تراءى يمر بلا نهاية منه بعينه ، يظهر أن الزيادة أيضًا تكون بلا نهاية . فإنك إذا قصدت لمقدار متناه فأخذت منه شيئًا محدودًا ، أخذت أيضًا منه على تلك النسبة من الكل لا بذلك القدار ، لم تأت على المتناهى ؛ فأمّا إن زدت فى النسبة

 <sup>(</sup>١) في الهامش : يمنى مثل الإنسان الواحد .
 (٢) في الهامش : يعنى التقميم .

٢) في الحامش : يعني التقسيم .

حتى تكون أبدًا ( ٤٥ ب) ما تأخذه منه بمقدار واحد \_ أتيت عليه ، وذلك أن كل متناه فهو ينفد بالمقدار المحدود أيّ مقدار كان .

فوجود غير المتناهي بالقوة وفي التنقيص؛ وفي ١٧ الكمال (١) هو كما نقول في وجود النهار وفي وجود الجهاد؛ وهو بالقوة، كالهيولي، لا كالشيء المتناهي بنفسه.

وبطريق الزيادة أيضًا يكون الشيء بالقوة غير متناه ١٦ على ذلك المعنى من وجه من الوجوه الذي به نقول في القسمة إنه غير متناه ، وذلك أنَّ لنا فيه أن نجد أبدًا شيئًا ما فاضلاً ؛ إلا أنه ليس على أنه يتجاوز (٢) كل مقدار (٢) ، كما أن في القسمة يتجاوز الشيءُ كل مقدار محدود فيصير أبدًا أصغر منه .

وليس يمكن أن يكون الشيء بالقوة يتجاوز (١) ٢٠ بالزيادة كل مقدار، ما لم يلزم أن يوجد جسم عير متناه

 <sup>(</sup>١) في الهاش : يعني نصف الحط الذي أضيف إليه أقبام النصف الآخر ، لأنه محدود
 يبق عل حالت .

<sup>(</sup>۲) فوقها : يمي بالفعل .

<sup>(</sup>٣) في الهامش : ح : أي في العظم .

 <sup>(</sup>٤) ه ، : حتى يكون المقدار أ كثر من العالم .

بالكمال كما يقول الذين تكلموا في الطبيعة من أن خارج العالم جسمًا غير متناه جوهره هواءً أو ما أشبهه . فإن كان لا مكن أن يكون جسم محسوس غير متناه بالكمال ، فظاهرٌ أنه لا مكن أيضًا أن يكون وبالقوة بطريق الزيادة إلاّ بالوجه الذي قلنا ، وهو الوجه (١) الذي يكون على عكس طريق القسمة . وقد نجد أفلاطن أَيضًا بهذا السبب جعل بلا نهاية اثنين <sup>(٢)</sup> ، ومن قِبَل إِنَّه يَظُن أَن الشيءَ قد يتجاوز بالنمو ومسر إلى ما لا نهاية وبالتنقص ؛ غير أنه <وإن جعلهما > اثنين (٦) فلم يستعملهما ؛ وذلك أنه ليس في الأحداد «بلا نهاية » لا الذي يكون بالتنقص إذ كانت الوحدة أقل القليل ، ولا الذي يكون بالنمو وذلك أنه إنما يبلغ بالعدد إلى العشرة .

## بحبي وأبو على :

إن قلنا بوجود ما لامهاية على كل حال ، لزم وجودٌ عظم بلا مهاية ،

 <sup>(</sup>١) فى الهامش : أى ليس ينبغى أن نجيز الزيادة فى المقدار بشرط أن الإيصير غير متناه ،
 بل وإن كان متناهـًا فينبغى أن نمنع منه إذا كان أ كبر من العالم .

<sup>(</sup>٣) فى الهامش : يقول إنك إذا أعدت مقداراً معلوماً فقسمته قسمة ما ثم قسمت أحد قسميه جلك القسمة ، أبى إن كنت قسمته بتصفين فيتصفين ونعلت ذلك إنما لم تأت على المقدار المعلوم أبدأ وكنت بنقصك أحد القسمين دائماً تزيد فى القسم الآخر.

 <sup>(</sup>٣) ل : سنين - وهو عطأ وصوابه ما أثبتنا إذ هو في اليوناني 800 ( ٢٠٦ ب ٢٨ )

وقد تبيّن فساد ذلك . وإن أنكرنا وجود ذلك بكل حال وجب أن يكون للزمان مبدأ وأن يكون للعدد نهاية وأن تقف قسمة المقادير على غاية . فإذا بطل أن يكون موجوداً أو غير موجود وجب أن ننظر على أيّ وجه هو موجود ، وعلى أي وجه ليس هو موجوداً . فنقول : إن الموجود على ضربين : موجود بالقوة ، وموجود بالفعل . والموجود بالقوة منه ما بخرج إلى الفعل ويكمل ويكف(١) ولايبقي منه شيء نحو الصُّفْر(٢) الذي هو تمثال بالقوة فإنه إذا صار تمثالا بطلت القوة . ومنه مالايخرج جميع ما بالقوة إلى الفعل حتى تبطل القوة ، نحو الهيولى في قبولها المتضادات فاباً تقبلها بالقوة وليس يمكن أن تجتمع لها المتضادات بالفعل ، لكن أحد المتضادات بحصل لها والباقية تكون للهيولى بالقوة . والموجود بالفعل منه ما يكون الفعل فيه على الكمال ، أعنى أن تخرج جملته إلى الفعل لكن جزءاً فجزءاً وشيئاً (٥٥١) فشيئًا (٣) نحو النهار ، فإنه موجودٌ بالفعل ليس على أنه موجود بالحملة في الحالة الواحدة ، لكن على أن جزءاً منه فجزءاً يوجد . فما لا نهاية موجوداً بالقوة لا على أن تخرج جملته إلى الفعل، بل على أن يوجد شيئًا فشيئًا وموجودًا بالفعل كذلك أيضاً . فإن المقدار إذا قسمناه على النسبة حتى انتقص شيئاً فشيئاً إلى غير نهاية ، يعني أنه لايقف الننقص على غاية لايمكن بتعادها ، والنزيد أيضاً لايقف على غاية ، بل كلما قسمنا وأضفنا إلى جملة الأقسام تزيدت ولا تقف على حد لايمكن الزيادة بعدها . وأعنى بالنسبة أن يقسم الذراع بنصفين ثم يقسم النصف الآخر بنصفين ، وكذلك إذا قسمنا مُعشّره قسّمنا عشر الباق، ولا نقسم باثني عشر الجملة وهو مثل ما قسمناه أولا . فإنا إن فعلنا ذلك مراراً نفد المقسوم وبطل ولم تمرّ القسمة إلى غير غاية . ولو أن القسمة حصلت على الوجه الأول لما انتهت القسمة .

يحيى : لأن أصحاب التعالم قد بينوا أن كل خط ينقسم بنصفين ، فلو انتهت قسمة الخط لوجب أن يكون مركباً من خطوط غير منقسمة . فلو كانت تنلك الخطوط أفرادا لم ينقسم الخط بنصفين ، ولوانقسم إلى غير غاية وانتهت

<sup>(</sup>١) كذا : فهل صوابها : يقف ؟

<sup>(</sup>٢) الصفر : التحاس .

<sup>(</sup>٣) ص : جزء فجزء وشيء فشيء .

القسمة مع ذلك وفرغ منها لكانت القسمة قد كملت وكان الكمال فساداً لماهو هو كمال له ، لأنه بذلك قد بطل القول بأنه ينقسم أبداً ولا يقف ، وعلى هذا القول قد وقف ، ولأنه قد(١) أتى الفراغ على قسمته إلى أبعاض بلانهاية بالفعل .

يحيى : وقد بينن أرسطوطاليس أن تريد العدد والزمان وقسمة المقادير تشترك في أن وجودها على ما وضعنا ، وتختلف بأن الزمان وتريد الناس يكون الثانى وينفد الأول ، فأما قسمة المقادير فأنه لا ينفد المقادير ، بل إذا قسمت الحط بنصفين ثم كذلك أبداً فإنه تبقى أبداً بفية "، أنت تقسمها .

يحى : وقد استدل على أن الزمان ليس بمبتدئ لأنه لوكان مبتدئاً لكان متكوناً في زمان ، لأن كل متكون إنما يتكون في زَمان ، وهذا باطل ، لأنه قد توجد أشياء كثيرة تكون لا في الزمان ، ذكرها أرسطو كالحس والنقط ووجود الصور للموضوعات وفسادها . واستدل أيضاً بأن الحركة أزلية والزمان تابع لها . وسنبطل وجود حركة أزلية . واستدل أيضاً بأن متى ندل على الزمان ، و كذلك فإن كنا قد قلنا إن الزمان وجد ولم يوجد ( ٥٥ ب ) ، لأن وصفنا ﴿ لَمْنَى ﴿ بِأَنَّهُ كَانَ فَي زَمَانَ ، وقولنا : كَانَ لِمَا لَمْ يَكُنَّ زَمَانَ ـــ تقتضي نني الزمان . ولابد أن نصدق إما الموجبة وإما القائلة متى قد كان لما كان زمان وهي الموجبة، أو نصدق السالبة وهر القائلة : متى قد كان لما لم يكن زمان ، الأن ذلك واجب في كل نقيضين أعني صدق أحدهما وكذب الآخر . وليس يلزم صدق الموجبة شيء من الشناعات ، ويلزم ذلك السالبة . وإذا كان « متى » و « كان » بدلان على الزمان الماضي . فالموجبة هي أن يتال : «كان » ــ مني ، لما : كان زمان ، لأن « كان » تدل علي الزمان . فليس يخلو الزمان الذي كان فيه « متى ٥ من أن يكون هو « متى ٥ ، فيستحق هذا النُّول الضحك لأنه قد يكون المحمول والموضوع واحداً . وأما أن يكون غيره أو يكون هذه فيكون الزمان قد وجد في زمان . فإن كان ذلك الزمان أزلياً ، وإلا فحكمه أيضاً في حدوثه هذا الحكم .

<sup>(</sup>۱) آن : لو .

والجواب أن لفظة «كان » قد تدل على الزمان الماضى وعلى القنية ، وقد تدل على قنية معها جزء من الزمان ، فالتى اللقنية مثل(١) قولنا : إن كان سقراط كان لوقين .

ونقول فى العلة الأولى إنها ، و «إنها» كلمة تدل على الفعل الحاضر المشتن من الكون وليس له صورة على الحقيقة فى اللسان العربى . فإذا قلنا ذلك فى العلة الأولى لم نعن به إلا القنية والملكة دون الزمان . فلأن هذه الكلمة ، أعنى كان ، وحدة هى باللفظ وفى الحد مختلفة ولم يمكن أن يوثى بغيرها كان التوهم يسددها . فإذا قلنا ذلك فى العلة الأولى العربية من الزمان لم نفهم منه جزء الزمان . كذلك لفظة « متى » « وكان » فى الجواهر الإلهية وفى الزمان إذا قلنا متى كان لم يكن زمان — لا يعقل منه إلا حال الشيء دون الزمان . وأيضاً فإن الزمان الجزئى ، مثل سنة ، لابد أن يكون متكوناً لأنه شيء فشيء . وإن لم يكن متكوناً قبَولا الإنسان متكون . فيجب أن يكون متكون اليوم يومين .

يحيى : العيظم م ينتقص أبدا بغير نهاية ، وليس يقبل النزيد دائماً لأنه ليس خارج السماء جسم ، ولا يمكن ذلك . ولأجل أن ما لانهاية بكون فى النزيد للعدد وفى التنقص قال أفلاطن إن المبدأ هو الكبير يعنى النزيد والصغير يعنى التنقص، لأنه ذهب إلى أن المبدأ لانهاية ، ثم لم يجعلهما مبدأين ولا واحد منهما ، لأنه يجعل المبدأ العدد ، والعدد يقف تنقصه على الوحدة وبنتهى إليها بوتنهى زيادة إلى العشرة ، لكن(٢) ما بعد العشرة هو تكرار العشرة .

وقد حكى أرسطو عن أفلاطن فيما قيل أنه يجعل الكبير والصغير شيئاً غير محدود وهيولى . وفى ذلك الموضع بأخذ قوله على أنه فى الأعداد .

<sup>(</sup>۱) ل : سَي .

<sup>(</sup>۲) ل : لکب

## التعليم الثانى عشر < الفصل السادس ــ تتمة >

وقد يلزم أن يكون غير « المتناهى » بضدما يقولونه ؛ وقد يلزم أن يكون غير « المتناهى » هو ما ليس شي <sup>(1)</sup> خارجًا عنه ، بل الذي يكون خارجًا عنه أبدًا شي <sup>(2)</sup> والدليل على ذلك أن من عادة الناس أن يقولوا في الخاتم الذي ليس له موضع فص إنه غير متناه لأن ذلك أبدًا خارج عما يأخذه منه شي <sup>(2)</sup> آخر يقدر أن يأخذه (<sup>(3)</sup>) وقولهم هذا فيه بعض التشبيه (<sup>(3)</sup>) ، إلا أنه ليس هو على التحقيق : وذلك أنه يحتاج في غير المتناهى إلى أن يكون هذا المعنى موجودًا فيه ، وإلى أن يكون أيضًا ما يوجد منه لم يوجد مرةً ألبتة ، وليس يكون ذلك في باب الدائرة (<sup>(4)</sup>) ، بل إنما يكون الغير فيها دائمًا في باب

(۱) ل : شيئاً .

 <sup>(</sup>٦) لأن ذلك ... يأخذه : منى العبارة فى اليونان مكذا : لأنه بالاندفاع دائماً إلى مابعد
 مكن التقدم على المحيط .

καθ' δμονότητα analogie : التشبيه (٣)

<sup>(</sup>٤) فى الهامش : أى فى حلقة الحاتم الذى وضعه .

التوالى فقط (+). فغير المتناهى إذن هو ما إذا أخذ منه شيء فقد يمكن دائمًا أن يؤخذ ما هو خارج (١) عنه في الكم. وما لبس يكون خارجًا عنه شيء فذلك الشيء تام كل ، فإنًا هكذا نحد الكل بأنه: ليس منه شيء ناء عنه ، مثل قولنا : إنسان كله ، وتابوت كله . وكما يجرى الأمر في الجزئيات ، كذلك يجرى على الحقيقة ، أغنى أن الكل (١) هو ماليس خارجًا عنه شيء . وما كان خارجًا عنه ناء فليس بكل – أي شيء كان النائى عنه . والكل والتام إمّا أن يكونا بمعنى واحد سواء ، وإما أن يكونا في الطبع متقاربين . والتام لا يكون إلا ماله تمام ؛ والتمام نهاية .

ولذلك قد ينبغى أن يظن أن قول برمانيدس أصوب من قول مالِسُس لأن هذا قال إن غير المتناهى كل ، وهذا قال إن الكل متناه متعادل من وسطه . فإنه ليس ينبغى

 <sup>(+)</sup> في الحامش : هرح : بل الدائم فيها إنما هو التوالي فقطه .
 وهذه الترجمة أصح .

<sup>(</sup>۱) فوقها : ای سواه . . .

<sup>(</sup>٣) عند هذا الموضع في الهامش : يعنى مثل الانسان ، ويعنى بالكل جملة العالم .

أن يضم « لا نهاية » إلى الجملة والكل، كأنَّا نلصق خيطًا بخيط ، فقد نجدهم إنما يفصلون لا نهاية من هذا الموضع ، أعنى من قِبَل أنه يحيط بكل شيءٍ ، لأنَّ بينه وبين الكل تشابهًا ؛ فإن غير المتناهي هو هيولي لتمام المقدار وما بالقوة كلُّ ، فأمَّا بالكمال فلا . وهو منقسم بالتنقص وبالزيادة التي تجرى على عكسه ؛ وليس يكون كلاًّ ولا متناهيًّا بذاته ، بل بغيره ؛ وليس يُحيط، بل يحاط به ، مما هو غير متناه . ولذلك فإنه مجهولًا مما هو غير متناه ، لأن الهيولي لا صورة فيها . فيظهر من من ذلك أن غير المتناهي هو أحرى بأن يكون في قياس الجزءِ من أن يكون في قياس الكل ؛ وذلك أن الهيولي إنما هي جزءٌ من الكل ، كما أن النحاس جزءٌ من الصنم النَّحَاسيّ ؛ ولو كان الشيءُ الذي يحيط في المحسوسات وفي المعقولات هو « الكبير » و « الصغير » لقد كان ذلك الشيءُ يحيط بالمعقولات ، ومن الشَّنِـع<sup>(١)</sup> المحال أن يكون الجهول الذي ليس عحصور يحيط ويحصر .

<sup>(</sup>۱) الشنع = ἄτοπον ؛ الجهول = ἀδύνατον ؛ الجهول = ἀγνωστον ; لذى ليس محسور = ἀόριστον

یمبی :

يريد أن يبطل قول من قال إن « لا نهاية ، هو الذي لبس خارجاً عنه شيء ، فقال بل (٥٦ ب) يجب أن يكون خارجاً عنه أبداً شيء ، يعني ألك أي شيء ، أخذته منه كان خارجاً عنه شيء غير جميع ما مضى منه . فإنه إذا قال : الزمان بلا نهاية فإنه يقول إنه يوجد أبداً خارجاً منه شيء ، أي كل قدر من الزمان أشرت إليه فإنه يوجد بعده زمان آخر .

واستدل على ذلك بأن الناس يقولون إن حلقة الحاتم الذي لا فص له يسمومها غير متناهية ، لأن كل شيء أخذته منه على أنه مبدأ كان لك أن تأخذ غيره أن يكون مبدءاً . فلأن أي شيء أخذته من ذلك فلك أن تأخذ غيره قيل إنه لا نهاية له . فأما إذا كان له موضع فص ، فذلك الموضع كالمبدأ له أوكالنهاية . إلا أنه لما كنا إذا أخذنا شيئاً شيئاً من الحلقة والدائرة فإنه ينتهي الحال إلى أن نأخذ ما أخذنا \_ لم يكن ذلك « لا نهاية ، على النحقيق . ــ فأما ۽ لانهاية ۽ فإن أيشيء أخذته منه فإن خارجاً عنه شيء ما آخرغير الذي أخذته . فأما ما ليس خارجاً عنه شيء فهو الكل والنام . < والكل > والتام متقاربان ، والتام له تمام ، والتمام طرف ولماية ، فالكل له لمهاية ، وذلك مباين للانهاية ، مثال الكل : إنسان واحد هوكل ، وكذلك جملة العالم القول فيه إنه كل كالقول في جزئياته ، أعنى هذا الإنسان وهذا الفرس . ولذلك كان قول برمانيدس : إن الكل متناه متعادل من وسط ، أى أن أبعاد أطرافه كلها إلى الوسط سواء ــ أصوب من قول ما لسَّس إن غير المتناهي كل . وإذا كان الكل ولا نهاية متباينين ، لم يجز أن يضم أحدهما إلى الآخر ، كما فعل مالسس ، كأنا نلصق خيطاً بحيط ، أي لا نلصق الشيء إلى ما لا بليق به كما نلصق خيطاً بخيط يليق .

وقد فضل قوم لا ساية وفخموه من قبَل أنه يميط بكل شيء ، لأن بينه وبين الكل تشابعًا ، يعلم وبين الكل تشابعًا ، يعلم أن الهيولى لما كانت لكل (١)الصور بالقوة وكانت جميع المقادير بالقوة أيضاً ، فأما بالكمال والفعل ــ فلا ؛ ورأوا أن الهيولى لا ساية ، أى أنها بالقوة ذات صور لا سائية وهي كل بالقوة ــ اشتبه عليهم فظنوا

<sup>(</sup>۱) ل : كل.

الكل ولا نهاية شيئا أحداً. ولمكان الهيولى والمادة يقبل الشيء القسمة والزيادة ، لا لأجل الصورة ، فإن الصورة تبقى فى النحاس وإن قسمناه ، إلا أن الهيولى تكون كلا إذا تحددت ، وإنما تتحدد بالصورة ، فالكل والتحديد للصورة . فالحكل والتحديد للصورة . فالحيل التي هي لا نهاية هي جزء فلأنها جزء إذا لأن الهيولى جزء للمركب . وقد بطل قولهم أن « لا نهاية » كل ، بل قد بان أنه جزء ، وبان أنه يحاط به لأن الصورة تحدد الهيولى وتجعلها متناهية وتجعلها كلا . ولذلك لما تمكن الهيولى كلا « ومتناهية » (١) بذاتها ، بل هي بذاتها مجهولة لفقدها الصور ، وهي لاكل ، أي غير ( ١٥ ا ) محددة ، بل هي لانهاية ، ولذلك (٢) المحيول الذي ليس بمحصور (٣) لا يحيط و يحصر .

وأفسلاطن يجعل المبسدأ للمحسوسسات والمعقولات بعنى الصور و الكبير » و « الصغير » س يشير بذلك إلى الهيولى ، ويجعل ذلك محيطاً بالأمرين ، أعنى المحسوس والمعقول ؛ ومن الشنع المحال أن يكون المجهول محيط بالمعلوم ويكون سبباً له :

<sup>(</sup>۱) ل : متناهياً .

<sup>(</sup>۲) ل ؛ ولذاك .

<sup>(</sup>٣) ل : محفاور .... بحفار .

# التعليم الثالث عشر

< الفصل السابع >

< خواص غير المتناهى >

وبالواجب أيضًا لزم أن يكون غير المتناهى أمّا ٣٣ بالزيادة فقد يُظن أنه لا يمكن أن يتجاوز كل مقدار ، وأما بالقسمة فقد يمكن ؛ وذلك أن حغير المتناهى و>(١) الهيولى محاط بهما(١) داخلا ، وهى الشيءُ غير المتناهى ٧٠٧ والمحيط هوالصورة . وبالواجب أيضًا صار فى العدد فى الذهاب إلى القلة نهاية ، وفى الذهاب إلى الكثرة يزيد أبدًا على كل عدة . وصار فى المقدار الأمر بالضد : أما إلى الصغر فقد يتجاوز كل مقدار ، وأما إلى الكبر فلا يمكن أن يوجد مقدار غير متناه . والسبب فى ذلك أن الواحد غير منقسم مقدار غير متناه . والسبب فى ذلك أن الواحد غير منقسم أيّ واحد كان مثل الإنسان إنه إنسان واحدً لا كثير ، والعدد إنا هو آحاد كثيرة وكمية (١) ما . فقد يجب

<sup>(</sup>١) أضفناه بحسب اليوناني .

<sup>(</sup>۲) ات بها .

<sup>(</sup>٣) ل : كات . - وقاليوناني ٢٥٥٠

أن نقف عند ما لا ينقسم ، فإن الاثنين (١) والثلاثة إنما هي أسماء ، وكذلك واحد من سائر الأعداد . وأما ذهابه إلى الكثرة فقد يمكن توهمه دائماً . فإن قسمة (١) المقدار بنصفين ، ونصفه بنصفين يمر بلا نهاية ، فيكون < العدد غير متناه > بالقوة (١) ؛ فأما بالفعل ـ فلا . غير أنه قد يوجد منه ما يزيد دائماً على كل عدة محددة ، لكن هذا العدد ليس بمفارق لهذه القسمة ، ولا بلا نهاية أمر باق ، لكنه أمر يتكون دائماً ، وكذلك الزمان وعدد الزمان .

فأما المقادير فإن الأمر فيها بالضد ، وذلك أن المتصل قد ينقسم بلا نهاية ؛ غير أنه في العظم ليس يكون غير متناه . لأنه بأي مقدار كان عكن أن يكون بالقوة ، فإنه بذلك المقدار عكن أن يكون بالفعل . فإذ ليس يوجد أصلاً مقدار محسوس غير متناه ، فليس يمكن أن يكون يفضل على كل مقدار محدود ، لأن ذلك لو جاز لقد كان سيكون ما هو أعظم من السماء .

 <sup>(</sup>١) فى الهامش : يعنى أن الاثنين والثلاثة أساء متواطئة تقع تحتبا وحدات ليبين أن العدد ينتجى إلى الوحدة .
 (٣) في الهامش : يقول إنه يلزم من ذلك أن يكون العدد بمر بلا نهاية إلى الزيادة ، لأن هذه القسمة يقع عليها الإحصاء .
 (٣) في الهامش : ح : أبي فيكون بالقوة العدد غير متناه .

وليس بلا نهاية معنى واحدًا بعينه فى المقدار وفى ٢١ الحركة وفى الزمان ، بمنزلة طبيعة ما واحدة ، بل إنما يقال فى الأخير لأنه فى الذى قبله ، مثال ذلك أنه يقال فى الحركة لأنه فى المقدار الذى فيه الحركة أو الاستحالة أو النمو ، ويقال فى الزمان من أجل الحركة . وإنًا فى هذا الموضع نأخذ هذه أخذًا ، وسنقول بأخرة ما كل واحد منها ، والسبب فى أن كل مقدار منقسم إلى مقادير .

وليس هذا القول مُبْطلاً لعلم أصحاب التعالم ، أعنى ٧٧ قولنا إنه ليس يكون غير متناه ، عمنى أنه فى النمو بالفعل لا يُؤتى عليه ( ٧٥ ب ) ؛ فإنهم غير محتاجين فى علمهم إلى غير المتناهى هذا ، وذلك أنهم ليس يستعملونه فيه ، وإنما يحتاجُون إلى أن يكون المتناهى كم (١) شاءوا . وقد عكن أن نقسم على قسمة أعظم مقداراً يكون أي مقدار كان غيره ؛ فقد بان من ذلك أنه لا على أولئك يدخل ضرر \_ فى إقامة البرهان من ألا يكون \_غير المتناهى

<sup>(</sup>١) في الهامش : أي : بأي مقدار .

هذا ، ولا ها هنا شي؛ يضطر إلى أن يكون هذا فى المقادير الموجودة<sup>(١)</sup> .

٣٤ وإذ كانت الأسباب قد قسّمت أربعة أنحاء ، فظاهر المحمد أن « لا نهاية » بمنزلة هيولى ، وأن ما هيته عدم ، وأن الموضوع بذاته هو المتصل المحسوس . وقد نجد سائر من تكلم في « لا نهاية » إنما يستعملونه جميعًا بمنزلة الهيولى ؛ ولذلك قد يقبح أن نجعل < منه > محيطًا لا مُحاطًا به .

<sup>(</sup>١) بترجمة أوضع: والقسمة الى تم على مقداركبير جداً يمكن أن تنطبق، ينفس النسب، على أى مقدار آخركان، وحكفا فإنه من حيث البرهان لا تهم المقادير الفعلية ؛ ولكن من حيث الوجود لا نسمة إلا في هذه المقادير الفعلية.

## < الفصل الثامن >

< تفنيد أسباب الاعتقاد في وجود غير المتناهى >

وقد ينبغى الآن أن نقتص الأقاويل التى يُظن مِنْ • فَبِلَهَا أَنه ليس إِنمَا هو بالقوة فقط بل هو قائمٌ بنفسه . وذلك أن بعض (١) ما فيها ليس بواجب ، وبعضه فيه معارضات صحيحة .

وذلك أنه ليس يجب كيلا بنحل (١) التكوُّن أن ٥ يكون بالفعل جسَّم غير متناه محسوس ، لأَنه قد يمكن أَن يكون فساد أحد الشيئين بكون الآخر ، والكلُّ متناهٍ .

وأيضًا معنى اللقاء<sup>(†)</sup> غير معنى التناهى ، وذلك ١١ أن اللقاء هو بالإضافة إلى شيء ولقاءً لشيء ، فإن كل شيءُ يَلْقَىٰ فإنما يلقىٰ شيئًا ما ؛ وهذا المعنى قد لحق بعض الأَشياء المتناهية . فأما المنتاهى فليس هو بالإضافة إلى شيء ؛ ولا كل شيء .

 <sup>(</sup>۱) ش : یحی : یقول إن مها مالیس بضروری فیوجود «فیر المتناهی» و مها مافیه بعض الحق و لیس یلزم منه مثل الشناعات الی ذکرناها قبل .

<sup>(</sup>۲) ل : يحل .

<sup>(</sup>٣) القاء : أي الاتصال Contact القاء :

١٤

ومن القبيح أيضًا التصديق (۱) بما يتوهم توهمًا ، وذلك أن الزيادة والنقصان لا يكونان حينئذ في الأمر نفسه ، بل في الوهم . فإنه قد يمكن أن يقيم الانسان في وهمه أن كل واحد منا قدازداد أضعافًا مضاعفة بلانهاية على هذا المقدار من العظم الذي نحن عليه ؛ غير أنه ليس يجب مِنْ قِبَل أن متوهمًا أوهم نفسه ذلك فينا أن يكون خارج المدينة ، بل إنما يكون كذلك ، فيلحقنا هذا(۱) .

فأما الزمان والحركة فهما غير متناهيين ، وكذلك التوهم ، من غير أن يكون ما يؤخذ منها ثابتًا . وأما المقدار فلا بالتنقيص ولا بالتزييد بالوهم يكون غير متناه .

فقد قلنا فی « لا نهایة » کیف هو ، وکیف لیس هو ، وما هو . .

#### تمت المقالة

<sup>(</sup>١) في الهامش ؛ أي أن يعمل عليه .

 <sup>(</sup>γ) في البونان : συμβέβηκεν أي : فالتوم ليس إلا عرضاً . –
 مل أن الترجمة في العربية صحيحة ، لكلها موجزة . وتمامها : غير أنه إذا كان أحد خارج المدينة أو طوله غير طولنا فليس لأننا نترهمه كذاك ، بل لأنه كذلك : فالتوم ليس إلا عرضاً .

یحی :

يريد أن يذكر أشياء تابعة لغير المتناهي ، أولها : أن العظم ينقسم إلى غير نهاية ، ولا يقبل النزيد إلى غير غاية ، لأن العظم المزيد محصور في ألكل ولا متناه ؛ وأنه لا يمكن أن يكون خارج السماء جسم عنده(١) : ولا يجوز أن بكون جسم طبيعي بلا نهاية ، لأن ﴿ أَ نَهَايَة ﴾ يحيط به التام وهو الصورة ، والصورة طرف وحد ، فالتربد إذا لهي إليها وقف لأنه ليس شيء خارج الصورة يحيط بها . وإذا أحاطت الصورة بالهيولى لم يقبل النزيد إلا من خارج ، ولا يقبل ذلك أبدأ لما ذكرنا من أنه ليس يحيط بالصورة شيء من خارج : فأما القسمة فإنها داخل ( ٥٨ ا ) النهايات ، والهيولى بذاتها تعطى القسمة أبداً . وليس كل مقدار تقيله الصورة ، بل قد تعوزها بعض المقادير ولا ثلبث مع كل صورة ، إلا أن كل مقدار فإنه يقبل القسمة . فأما العدد فإنه لما كان مركبًا من وحدات وإليها ينحل ، والوحدة لا تنقسم بما هي وحدة : نحو : الإنسان الواحد لا ينقسم بما هو إنسان ــ وقفت قسمة العدد ولم يقف تزيده الذي هو عكس قسمة المقادير ، لأن القسمة إذا كانت بغير غاية كان حدوث الوحدات والأجزاء بالقسمة بغير غــاية . فالأعداد ــ بالعكس من الأعظام ــ (٢) هذا يقف تزيده ولا يقف تنقصه ، والعدد بالعكس . ثم خرج من ذلك أن قال : ليس يقال لا نهاية على العظم والحركة والزمان كالجُّنس والطبيعة الواحدة ، لكن يقال على العظم أولا لأنه هو المتصل بالحقيقة ، فهو يقبل الانقسام بلا نهاية . ثم لما كانت الحركة موجودة فيه قيل عليها « لا نهاية » وقيلت القسمة بـ « لا نهاية » . و لماكان الزمان تابعاً لها قبل عليه و لا نهاية 4 . والقول بأن وجود عظم بلا نهاية محال لا يرفع صناعة أصحاب التعاليم وإن كانت الأشياء التعاليمية منتزعة من الأشياء الطبيعية ، والطبيعية متناهية ، لأن أصحاب التعاليم يعنون بقولهم : خط بلا لهاية ــ أيّ مقدار كمُّ شنا لنأخذ منه أي مقدار أردنا ، لاأنه خط بالفعل موجود بلا نهاية . ثم يبين أن المبادئ إذا كانت أربعة : الهيولى ، والصورة ، والتمام ، والفاعل ــ فإن ﴿ لا نهاية ﴾ الذي هو التنقيص وعكسه وهو تزيد

 <sup>(1)</sup> في الهامش تصحيح : غيره – ولكن الهل المقصود عند أرسطو .

<sup>(</sup>٢) أي الأعظام .

العدد داخل في قبيل الهيولى ، لأن الصورة حدّوطرف ونهاية وحد ، ولانهاية غير محدود . والتمام طرف لما هو تمام له و مقطع ، وغير المتناهى ليس كذلك . وأما الفاعل فهو سبب بالفعل ، ولا نهاية إنما هو بالقوة ، فإذاً ولا نهاية » هو من باب الهيولى ، لأن و لا نهاية » في العدم ، والهيولى في العدم .

ثم بين حل الشكوك التي تشكك بها من رام تثبيت « لانهاية » . أما اتصال الكون والفساد فإنه يتم بالدور إذا كان كون شيء فساد غيره ، وفساد الشيء كون غيره . وأما أن الشيء ينتهي إلى غيره فليس بجب ذلك ، كما لايجب أن يكون الشيء يلتي غيره ، لأن اللقاء من المضاف ، لأن الشيء أيما يلتي مايلقاه ، وليس الانتهاء من المضاف ؛ ولهذا الكل لاينتهي إلى شيء ويعرض الممتناهي أن يكون متلاقياً إذا كان داخل الكل ، لأجل بطلان الخسلاء :

وليس يجب أن يكون الشيء موجوداً لأنا نتوهمه ، لأنا نتوهم أن زيدا أضعاف ما هو الآن ، وليس هو كذلك . وإنما التوهم الصحيح هو مطابق الأمور الطبيعية :

قال مجيى : الوحدة هي واحد فقط ، فلذلك لم تقبل القسمة . فأما الجنس وإن كان طبيعة واحدة فهو بالقوة يموى الأنواع فأمكن أن يقسم إليها ، وكذلك المتصل يحتوى على متصلات .

(وقع الفراغ منها فی ربیع الأول بعسكر ُمكْرَم(۱)) (صح ّ) (آخر السادس بخطه رحمه الله) (قوبلت)

<sup>(</sup>۱) عسكر مكرم ( بضم الميم وسكون الكاف ونيح الراء ) : " بلد شهور من نواحى خوزستان ، منسوب إلى مكرم بن معزاه الحارث . . . صاحب الحجاج بن يوسف . . . وقد نسب إليها قوم من أهل العلم : مهم السكريان : أبوأحمد الحسن بن عبد الله سعيد بن إسماعيل بن زيد بن حكيم ، النوى العلامة . . . و الحسن بن عبد الله بن سهل بن سعيد بن مهران أبو هلال العسكرى « ( ياقوت : « معجم البلدان ٥ ، طبع بيروت ، ج ١٣ ص ١٣٣ - ص ١٢٤ ) .

بسم الله الرحمن الرحيم ربّ زدنى علماً حالمقالة الرابعة من « الساع الطبيعى » لأرسطوطالبس > الفصل الأول

< أهمية دراسة المكان وماحوله من صعوبات>

إنه واجب على صاحب العلم الطبيعي أن ينظر من ١٢٠٨ أمر « المكان » أيضًا في مثل مانظر فيه من أمر « لانهاية » ٧٧ حتى يعلم : هل هو موجود أم لا ؟ وكيف وجوده ؟ وما هو ؟ لأن الناس جميعًا يعتقدون أن الموجودات هي بحيث ما ، فإن ما ليس بموجود فليس هو عندهم في موضع أصلاً . وذلك أن عَنْزَ أيّل (١) وعنقاء مُغْرِب لا أين . ولأن أعم الحركات خاصة وأشرفها هي التي في المكان ، وإيّاها نسمًى تُقْلة .

وفى معنى المكان : ماهو ؟ شكوك كثيرة ، وذلك أنه ٣٧ ليس من حيث نظرنا فيه وجدناه بمعنى واحد بعينه . وأيضًا فإنه ليس عندنا من قِبَل غيرنا ممّن تقدمنا لا ما يُتَشَكَّك به فيه ، ولا شيءٌ استنبط من أمره .

<sup>(</sup>۱) عنز أيل bouc-cerf τραγέλαφος ، وهو حيوان خراق . عنقاء منرب = sphinx σφίγξ

۲۰۸ پ

وقد يُظن أنه يبين أن المكان معى ما من قِبَل الاستبدال في النقلة فإنه حيث ماء الآن موجود فهنالك إذا خرج الماء منزلة ما يخرج عن إناء صار أيضًا ثم هواء ؛ وربّما صار ثم بهذا الوجه جمّم من الأجسام غيره ، فيظن أن هذا شيء غير الأشياء كلها التي تكون وتختلف فيه ، وذلك أن الشيء الذي فيه الآن هواء قد كان فيه فيما تقدم ماء ؛ فقد بان من ذلك أن المكان < والموضع > قد كان شيئًا ما غير الشيئين جميعًا ، وهو الذي إليه وعنه تصرّفا .

وأيضًا فإن أصناف نقلة الأجسام الطبيعية البسيطة مثل نقلة النار ونقلة الأرض وما أشبههما قد تدل - مع دلالتها على أن المكان شيء ما الله أيضًا قوةً ما : وذلك أن كل واحد منها ينتقل إلى أسفل ؛ وهذه هي أجزالا للمكان وأنواع له ، أعنى فوق وأسفل وسائر الأبعاد الست . وليست هذه المعاني وما أشبهها إنما هي بالقياس إلينا فقط ، أعنى فوق وأسفل ويمنة ويَسْرة ، وذلك أنه ليس المعنى الواحد منها واحدًا بعينه أبدًا بالقياس إلينا ،

بل إنما يكون بحسب الوضع على حسب تصرَّفنا . ولذلك ربما كان الشيءُ الواحد بعينه منا ممنةً ويَسْرةً وفَوْقَ وأَسفل وأمام وخلف ؛ لكن كل واحد من هذه مميّز بالطبيعة ، وذلك أن « فوق » ليس هو أي موضع اتفق ، بل الذي إليه تنتقل النار والخفيف . وكذلك أيضًا « أسفل ، » ليس أيّ موضع كان ، بل الذي إليه ينتقل ماله ثقل والأجرام الأرضيّة ؛ فيبين من ذلك أنه ليس اختلافها إنما هو في الوضع فقط ، بل في القوة أيضًا . وقد يدل على ذلك (١) أيضًا الأمور التعليمية (٢) ، وذلك أنها وإن لم تكن في مكانِ ، غير أنها ، بجسب وضعها إذا قيست إلينا ، كان فيها بمنة ويسرة ، ولكن وضعها <sup>(٣)</sup> إنما هو شي؛ يُتوهُّم توهمًا فقط ، لا أن لها في طبيعتها كل واحد من هذه المعانى .

وأيضًا فإن الذين يقولون بالخلاء فهم يقولون بالمكان ، ٢٥ وذلك أن الخلاء إنما هو مكانٌ لا جسم فيه .

<sup>(</sup>١) فى الهامش : أن على وجود المكان .

<sup>(</sup>٢) فوقها : ح أى مثل المثلث .

<sup>(</sup>٣) ل : بوضعها .

٧V

فمن هذه الأشياء نتوهم أن المكان معنى ما غير الأجسام [٩٥ ١] وأن كل جسم محسوس فهو في مكان ، وقد يظن أن إيسيودس أيضًا قد أصاب حين قال في شعره: إن الفضاء كان أولاً ؛ وقوله على هذا النحو :

« أُول ما كان الفضاءُ (١) ، ثم بعده الأرض الواسعة الرُّحْب »

إنما قال ذلك لأنه ذهب إلى أنه يحتاج أولاً إلى وجود مكان للموجودات؛ من قِبَل أنه توهم ما يتوهمه الجمهور من أن الموجودات كلها بحيث ما وفي مكان . فإن كانت هذه حال المكان ، فإن قوته لعجيبة وإنها لمتقدمة للموجودات كلها . وذلك أن الشيء الذي لا يمكن أن للموجودات كلها . وذلك أن الشيء الذي لا يمكن أن المرون سائر الأشياء خلوا منه فواجب أن يكون أوّلاً ؛ فإن المكان لا يفسد بفساد ما فيه .

## بحيى :

غرضه فى هذه المقالة أن يتكام فى المكان والزمان والحلاء . وقبل ذلك يبين أن المتكلم فى هذه الصناعة ينبغى له أن يتكلم فى المكان ، فيقول : إن قومًا اعتقدوا أن كل شىء فى مكان ؛ وضللهم فى ذلك رداءة العكس الذي

<sup>(</sup>١) الفضاء = الحاوس ١٨٥٥

استعملوه ، لأنهم قالوا : ما ليس بموجود فليس فى مكان . ثم عكسوا من المقدم فقالوا : فما هو موجود هو فى مكان . والعكس الصحيح الكائن بطريق التضاد فما يكون من التالى ، فيقال : فما هو فى مكان فليس هو غير موجود ــ وهذا صحيح .

وقد قال قوم من الطبيعيين : إن كل الأجسام الطبيعية فى مكان . فوجب على صاحب العلم الطبيعي أن يبحث عن ذلك ليعلم هل(١) المكان وما هو ، كما بحث عن « لا لماية » .

وأيضاً فصاحب العلم الطبيعي يتكلم في الأجسام الطبيعية ؛ ولا بد من أن يتكلم في الطبيعة ، والطبيعة هي مبدأ حركة أو وقوف . فوجب أن يتكلم في الحركة ليعلم الطبيعة . ولا بد من أن يتكلم في المكان لأن النقلة إنما تكون من مكان إلى مكان. فيجب من ذلك أن يعلم المكان ليعلم الحركة . فإذا علم الحركة علم الطبيعة وعلم بذلك الأجسام البسيطة الطبيعية . وإذا علم ذلك صح أن يعلم الأجسام الطبيعية المركبة .

وقد يقع فى الكلام فى المكان تحييرات ، لأنا إذا بحثنا أخبرنا عنه فإنما يجب أن نخبر عنه بالأشياء الجوهرية ، كما يجب ذلك إذا أخبرنا عن الإنسان ونحن إذا فعلنا مثل ذلك فى المكان فنظرنا إليه من حيث هو حاد وحاصر — ظهر من أمره أنه صورة .

قال يحيى: لأن التحديد والحصر يكون للصورة ، فهو من هذا الوجه يشبه الصورة . وإذا نظرنا إليه من حيث أن الأجسام تتبدل فيه وهو باق على حالة واحدة ظهر من أمره أنه بادة .

### أبو على :

وإذا نظرُنا إليه من حيث هو مارٌ مع الجسم وجدناه ُ 'بعداً .

ومما يبعث على الكلام فى المكان والبحث عنه أنه لم يكن تكلم 'من' قبل أرسطوطاليس كلاماً [ ٩٩ ب ] صحيحاً ولا باطلا فيستخرج الحق فيه من التحييرات .

أي : عل المكان موجود

قال يحى :

إن مبادى، الوجود من الوقوف على التحييرات . ولم يتكلم أحد قبل أرسطوطاليسفيه إلاما قاله ديمتريطس: إن المكان هو الحلاء . وقال آخرون: هو بعد " . وكل واحد منهم أطلق قوله ولم يقيده بحجة ولا برهان .

وقد بين وجود المكان بحجج منها أن الماء ينتقل فيحصل بدلا منه الهواء ثم ينتقل الهواء فيحصل بدله النار ، والحيث واحد ". وكل ما هو باق بعينه واحداً بالعدد وتتبدل عليه الأشياء المختلفة ، فهو شيء . فالمكان إذاً شيء ". ولم يتسلم المطلوب في هذا القياس لأنا بتبدل الأجسام نعلم ما يتبدل فيه ، ولو أنها لم تتبدل ما كنا نعلم شيئاً سواها هي فيه .

وحجة أخرى من الميل: وهي أن الأجسام منها ما يتحرك إلى فوق ، ومنها ما يرجحن لل أسفل ؛ وإنما تتحرك إلى مكالها الذي إذا صارت إليه سكنت فيه ، وهو الوسط. وهذا كما يدل على المكان فإنه يدل على قوته وعلى اختلاف قوته . — وليس حركة الثقيل إلى أسفل هوطلباً لكلية الأرض، لأنه لو كان كذلك لما وجب أن تتحرك الأجرام الثقيلة على زاوية(١) قائمة بل كانت تتحرك كيفما اتفى ، لأنها تصير إلى الأرض ، وكان يجب فيما نزل من شفير بئر أن يقف على جانبها ولا ينزل على زاوية قائمة ، وكذلك إذا الهار(٢) شيء من البئر .

وحجة أخرى من الأمور التعليمية وهى أنا إذا فرضنا المثلث فى أوهامنا فإنا نفرضه مع وضع فنقول: رأسه هاهنا، وقاعدته ها هنا. إلا أن وضعه بحسب فرضه ، لأنا لو قلبنا المثلث لتغير وضع رأسه وقاعدته . وهذا بحلاف فوق وأسفل ، لأن ذلك قد يكون بالإضافة إلينا كالسقف . وقد يكون فى الأمر نفسه ، فإن « فوق » هو الموضع الذى منه يتحرك النقيل وإليه يتحرك الحقيف ، و « أسفل » هو الذى إليه يرحجن النقيل . وإذا كانت الأمور التعليمية تتوهم مع مكان ، ولما كان كولها فى الوهم ، كان مكالها أيضاً فى الوهم ، وجب أن تكون الأجسام الطبيعية كما أن وجودها خارج الوهم أن تكون كذلك أماكنها .

<sup>(</sup>١) له : زواية .

<sup>(</sup>٢) ل : النهر .

قلت لأبى على : ليس يجب إذا توهمنا الأعظام واقدر ن بهذا التوهم توهم المكان أن نكون الأعظام الطبيعية فى مكان ، لأنه ليس يجب أن يكون الوجود وفقا للتوهم ، لأنا نتوهم الكل فى مكان ٍ وليس هو فى مكان ٍ .

فقال : المعول على ما تقدم .

واحتج(١) أرسطو بمحجتين أخربين من الآراء المشهورة ، إحداهما من قول المثبتين للخلاء ، فإنهم يرون أنه مكان لاجمع فيه ؛ [ ١٦٠] والثانية من قول الشاعر : إن أول ما كانالوسع ثم الأرض الواسعة الرّحب ، فجعل وجود الأشياء محتاجاً إلى المكان .

#### بحبي :

قوله : «كيف هو » — يعنى هل له قوام فى وجوده ، حسب ما يراه أصحاب الحلاء أن المكان هو الحلاء أو البعد ، أو هو شىء موجود فى غيره . وقوله : و ما هو » — أى هل هو خلاء ، أو بعد ، أو مهاية ما يحتوى عليه .

 <sup>(</sup>١) فيرواضع من صاحب هذا الشرح : أهو يحي ، أم أبو على ؟ لكن الأرجع أنه
 كلام يحي .

# التعلم الثابي

# < الفصل الأول \_ تشمة >

١٢٠٩ قال أرسطوطاليس:

ا إلا أن في وجوده مواضع شكِّ . فمما يُشكُّ فيه منأمره : هل هو حجمٌ لجسم أو طبيعة ما أخرى ؟ فإنه قد يجب أن نبحث عن جنسه أوّلا أيّ جنس هو .

فنقول: إن للمكان ثلاثة أبعاد وهي: بُعْد الطول وبُعْد .
 العرض وبُعْد العمق . وهذه هي التي بها يحد كل جسم .
 ومن المحال أن يكون المكان جسمًا ، وذلك أنه يلزم من ذلك أن يكون جسمان في مكان واحد بعينه .

وأيضًا إن كان للجسم مكان وموضع فبيّن أن للبسيط أيضًا مكانًا ولسائر النهايات ، فإن تلك الحجة بعينها تلزم في هذه أيضًا ، وذلك أنه (١) حيث كانت أولاً سطوح الماء قد تكون أيضًا هناك سطوح الهواء . غير أنه لافرق عندنا بين النقطة وبين موضع النقطة ألبتة ؛ فإن لم يكن

<sup>(</sup>۱) ل : أن .

مكانُ النقطة شيئًا آخر غير النقطة فليس مكان شيءٍ من سائر الباقية غيرها ، وليس المكان شيئًا سوى كل واحدٍ من هذه . .

وما عسى أن نجعل المكان ؟ وذلك أنه ليس يمكن أن الكون المكان اسطقسات يكون المكان اسطقسا، ولا أن يكون شيئًا غير الأسطقسات الجسمانية ؛ وهذه طبيعته لا من الجسمانية ولا من غير الجسمانية ؛ وذلك أن له مقدارًا ، فأما جسم فلا ؛ وأسطقسات الأجسام المحسوسة أجسام ، والمعقولات فليس يكون منها مقدارً أصلاً .

وأيضًا : لسبب ماذا ينبغى أن نجعل المكان الموجودات (۱۹ وذلك أنه ليس يوجد على واحد من الأنحاء الأربعة ألبتة ، فإنه ليس يجرى مجرى الهيولى للموجودات ؛ وذلك أنًا لا نجد شيئًا يكون قوامه منه ، ولا يجرى مجرى الصورة والمعنى للأمور ؛ ولا هو أيضًا تمام ؛ ولا هو أيضًا يحرك الموجودات .

وأيضًا إن كان هو أيضًا من الموجودات فأين هو ؟ ٢٣

YO

فإِنَّ شك زيننَ (١) يقتضى حجة ما ، وهو أنه إن كان كل موجود ففى مكان ، فمن البيّن أن يكون للمكان مكان ، وهذا عمر بلا نهاية .

وأيضًا كما أن كل جسم ففى مكان ، كذلك فى كل مكان جسم . فماذا نقول فى الأشياء التى تَنْمِى ؟ فإنه قد يجب من ذلك أن يكون المكان يَنْمِى بنمُّوها إن كان مكان كل شيء فليس بأصغر منه ولا بأكبر [٦٠٠] منه .

٣٠ فمِنْ قِبَل هـــذه المعانى قد ينجب الشك فى وجوده فضلاً عن ماهيته .

### بحبى :

إنه بأتى على القول برفع المكان بحجج : (أولاهن) أن كل جسم إن كان فى مكان فيجب أن يكون للمكان أبعاد ثلاثة ، وإلا لم يكن مستوعباً للجسم ؛ لأنه إن كان ذا بعدين مع أن الجسم ذو ثلاثة أبعاد ، لزم ألا يكون مستوعباً له وألا يكون الجسم فى مكان ؛ وإذا كان له ثلاثة أبعاد فهو جسم . فإن كان كل جسم فى مكان ، فالمكان إذاً مع ذى المكان فى مكان واحد ، وفى ذلك كون جسمين فى مكان ، وجواز ذلك يجيز أن يدخل البحر (٢) فى القلة شيئاً فشيئاً لأنه إن جاز أن يكون (٤) ثلاثة أجسام أو أربعة جاز أن يكون جسمان فى مكان جاز أن يكون (٤) ثلاثة أجسام أو أربعة وأكثر فى مكان .

 <sup>(</sup>۱) أى زينون الإيل = Ζήνων

<sup>(</sup>۲) ل : البحار .

<sup>(</sup>٣) ل : البخار ( بالخاء المعجمة )

<sup>(</sup>١) ل : يتكون ,

(الحجة النانية): إن صح ما احتج به على وجود المكان من أنه حيث يكون الهواء يكون الماء ، والحيث واحد بعينه ، والهواء والماء يتبدلان فيه ، فيجب أن يكون السطح والحط والنقطة في مكان ، لأنه حيث يكون سطح الهواء فغيه يكون سطح الماء إذا انتقل الهواء، وكذلك حيث يكون نهاية سطح الماء إذا انتقل الهواء، وكذلك حيث يكون نهاية سطح الهواء ، ولأن النقطة نهاية المبطح وهي النقطة ففيه يكون نهاية الجسم . وإذا كان المكان محتوياً على الجسم فهو محتو على نهاياته ؛ وإذا احتوى على السطح احتوى على المعطع احتوى على الحلط . وإذا أحتوى على الخط فنهاينه فيه . فالنقطة إذاً في مكان . ولو كانت النقطة في مكان لماكان فرق لأنها ليست ذات كيفية . والحسم لماكان ذاكيفية ولم يكن المكان كذلك ، انفصل أحدهما من الآخر . ولأن النقطة إن كانت في مكان فهي إما فوق وإما أسفل بالطبع ؛ فهي إذاً إما خفيفة ، وإما ثقيلة . وهذا محال . فليست النقطة في مكان ؛ فولا الحط والسطح والحدم أيضاً .

(الحجة النالة): المكان إما أن بكون من الأشياء المعقولة، أوالمحسوسة . فلو كان من الأشياء المعقولة لمدا كان مقداراً وذا بعد . وإن كان من الأشياء المحسوسة فهو إما اسطقس ، أى مبدأ ، أو عن أسطقس ؛ فإن كان اسطقسا فيجب أن يكون جسماً لأن من رأى أكثر الطبيعين أن اسطقس الأجسام أجسام ، وهي تستوفي هذه القسمة فيما بناو : لأنه إن كان مكان فهو إما من الأشباء المعقولة ولا يجوز ذان لأنه ذو بعد ؛ وإما من الأشباء المحسوسة ؛ وإما أن يكون مبدأ أو عن مبدأ. فإن كان عن مبدأ فيجب أن يكون مركباً جسماً [ ١٦١] وذلك عمال ". وأن يكون مبدءاً يوجب أن يكون من أحد المبادئ الأربعة : الهيولى ، أوالصورة ، أوالتمام ، أوالفاعل ، ولو كان هيولى أوصورة لكان منه قوام الأجسام ، وليس كذلك . وقد تخرج النار من موضعها الحاص بها فلا تخرج عن صورتها . ولسنا نرى المكان يفعل شيئاً فيكون فاعل سوى المكان .

منه ، فتكون الأجسام مكاناً ، كما أن الناطق إذا اشتاق إلى الحبر (١) وصا ر فيه صار خيزاً وقيل له خير .

قلت : وأيضاً فإن الغاية غايتان : إحداهما اقتناء المادة للصورة ، والأخرى المنفعة الحاصلة عند اقتناء المادة بالصورة ، وليس المكان واحداً من هذين .

(الحجة الخامسة(٢)) : قد ينمى كثير من الأجسام . فلو كانت الأجسام في مكان لكان إذا (٣) نمى الجسم إما أن يكون المكان ينمى معه ــ وذلك محال في المكان ، أو يكون جسمان في مكان ، أو يكون في العالم خلاء " ــ وكل ذلك فاسد" . فإذاً لا مكان .

#### يحي :

يقول أرسطو ١ إن كنّا قد بينا المكان فإن في الكلام ما هو تحييرات ربما أدت إلى أنه لا مكان .

#### یحی :

قوله فى الحجة الثالثة : و وذلك أنا لانجد شيئا يكون قوامه منه ي ــ يرد به على أفلاطن ، لأنه يظن به أنه يقول : إن مكان الشيء هيولاه . الهيولى والصورة ليس لكل واحد منهما قوام فى نفسه . وهيولى الأشياء المعقولة غير المحسوسة إذا تركبت لا يحدث عنها عظم كالحدود والمقدمات والاقترانات . والمكان له قوام بذاته ، فليس هو مما ليس له قوام بذاته كالهيولى والصورة . ــ وقد ذكر حجة وهى (أ) أنه إن كان كل موجود فى مكان ، والمكان موجود ، فهو إذاً فى مكان ، فيمر ذلك إلى غير غاية ،

<sup>(</sup>۱) ل : الحير وصارت فيه .

<sup>(</sup>٢) كذا في المحطوط ، ولم تذكر والرابعة بـ .

<sup>(</sup>۳) نمی پنمی ممیاً ونمیاً ونماه : زاد وکثر – وربما قانوا : پنمو نمواً . (الحکم): قال أبو عبید ، قال الکسائی : ولم أسمع پنمو ، بالواو إلا من أخوین من بنی سلیم . قال :ثم سألت عنه جماعة بنی ملیم فلم پمرفوه بالواو . قال این سیده : هذا قول أبی عبید . و أما پمقوب فقال : پنمی وینمو – قسوی بیهما (لسان العرب ح ۲۰ ص ۲۱۵).

<sup>(</sup>٤) ص : هو .

\_ وقوله : ثم إن مسئلة زينن تطلب قولا\_ إما أن يكون زينون(١) أتى بهذه الحجة ، وإما أن يكون كان يبطل فصول المكان ليبطل المكان ، لأنه قد كان يرى أن الموجود واحد ، ورأى أنه إن ثبتت فصول المكان حدث عنها كثرة .

#### بحيى :

مكان النقطة لا يفضل عنيها ، لأنه لو فضل عليها لم يكن الفاضل عليها مكاناً لها . وإذا كان مساوياً لها ، كانت النقطة المكانية ، والني في المكان نقطة واحدة ، لأن النقط تتطابق ولو كانت ألفاً ولا تتعاظم . وإذا كانت واحدة فليست المكانية غير التي في المكان ؛ ويلزم مثل ذلك في الخط والسطح والجسم.

<sup>(</sup>١) هكذا (بالوان) ورد رسه هنا في الخطوط.

# التعليم الثالث [٦١] من المقالة الرابعة

< الفصل الثاني >

< المكان ليس صورة ولا هيولي >

١٢٠١ قال أرسطوطاليس:

على وجه آخر ، فالمكان أيضًا منه عام \_ وهو الذى فيه على وجه آخر ، فالمكان أيضًا منه عام \_ وهو الذى فيه الأجسام كلها<sup>(۱)</sup> ، ومنه خاص وهو أول ما فيه الشيء: وأعنى بقولى هذا مثل أنّك الآن في السماء لأنّك في الهواء، وأنت في السماء وفي الهواء لأنّك في الأرض ؛ وعلى هذا المثال أنت في الأرض لأنك في مكان كذا منها ، وهو المثال أنت في الأرض لأنك في مكان كذا منها ، وهو هو أول حاولكل واحد من الأجسام فإنه نهاية . فقد يظن الآن لذلك أن المكان هو الصورة أو الخلقة الموجودة يظن الآن لذلك أن المكان هو الصورة أو الخلقة الموجودة

<sup>(1)</sup> في الهامش : أي العالم .

<sup>(</sup>٢) في الهامش : يشتمل عليك ، يحيط بك .

لكل واحد من الأشياء التي بها يحدد مقداره وهيولى مقداره ، فيان هذه هي نهاية كل واحد منها .

فإذا نحن نظرنا من هذا الوجه كان المكان لكل ه واحد من الأشياء هو صورته . فأمّا من جهة ما يظن أن المكان هو البُعْد الذى للمقدار فإنه يكُون الهيولى : فإن البعد غير العظم ، والبُعْد هو الذى تشتمل عليه الصورة وتحده ، كأنك قلت يشتمل عليه البسيط والنهاية . وهذه صفة الهيولى وما ليس بمحدّد ، فإنك إذا رفعت من الهيولى الكريّة والنهاية والأحوال لم يَبْقَ شيي سوى الهيولى الكريّة والنهاية والأحوال لم يَبْقَ شيي سوى الهيولى . ولذلك قال أفلاطن فى كتابه المنسوب إلى الهيولى . ولذلك قال أفلاطن فى كتابه المنسوب إلى الهيولى والموضع شيء أحد . وذلك أن القابل على الاستدلال والموضع شيء واحد بعينه ، عير أنه وصف القابل على الاستدلال هناك بوجه آخر غير ما وصفه به فى آرائه التى تعرف به ومالا عنوان له (٢) »؛

 <sup>(</sup>۱) راجع "طیمارس » (۱ أ ؛ – (۱ ه ب ۱ أ م ۲ ه أ ب ، ۲ ه ب ؛ ولكن العبارة لم رد الم بن العبارة الم رد الم يتم و (۱ م بنه ۱۹۳۹ .
 (۲) في الحامش : يعني الحيول . – و «القابل على الاستدلال» ترجمة لكلمة γώρα أي الذي يبقل شيئاً في داخله .

<sup>«</sup>٢) «مالا عنوان له» = تعاليمه غير المكتوبة - Σεγομένοι ἄγραφοι

لكنه حكم بأن المكان والموضع أمرٌ واحدٌ بعينه . \_ فإن الجميع يقولون إن المكان شيءٌ ما ؛ فأما ما هو فإن هذا الرجل (1) وحدَه التمس أن يخبر به .

17

وبالواجب صار مَنْ نَظَر من قِبَل هذه الأَشياء فقد يظن أَنه يعسر عليه أَن يعرف المكان ما هو : إِن كان أَحد هذين أَيهما كان : هيولى كان أَو صورة ، من قِبَل أَن النظر فيه يؤدى إلى رؤية الأَقاصى (٢) ، ومِنْ قِبَل أَن معرفة هذين مُلَخَّصًا أَحدهما عن الآخر ليست بالسهلة .

۲۱

فأما الوقوف على أن المكان ليس يمكن أن يكون واحدًا من هذين أيهما كان \_ فليس مما يصعب . وذلك أن الصورة والهيولى لا تفارقان المعنى ، فأما المكان فقد يمكن أن يفارق ، وذلك أن المكان الذى كان فيه هواء فقد يصير فيه أيضًا كما قلنا (٢) ماء بطريق التعاقب بين الماء وبين الهواء ، وكذلك سائر الأجسام . فقد

أى أفلاطون

<sup>(</sup>٧) فرقها : أى المبادئ . - ولكن المن كراً في اليونائي ἀγροτάτην ἔχει θέαν هر : يؤدي إلى امتِمان (أر فعص) دقيق .

 $<sup>(\</sup>tau)$  راجع قبل  $(\tau)$  ب س  $(\tau)$  ب س  $(\tau)$  ( $\tau$  من  $(\tau)$  س  $(\tau)$ 

وجب أن المكان ليس بجزء (۱) ولا هيئة (۲) ، بل هو مفارق لكل واحد مما يكون فيه . فإنه مظنون أن المكان كأنه شيء عنزلة الإناء ، وذلك أن الإناء مكان متنقل والإناء ليس هو شيئًا من المعنى (۲) . فمن جهة (۱۹۲) ما هو مفارق للمعنى هو من هذه الجهة ليس الصورة ؛ ومن جهة ما يحيط فهو من هذه الجهة غير الهيولى .

ومظنونٌ أبدًا فى الوجود فى المكان أنه هو نفسه شيء؛ ٣٢ وأن شيئًا آخر سواه خارجه .

غير أنه ينبغى أن يقال لفلاطن (<sup>4)</sup> ، إن كان ٣٣ ينبغى أن نتعدى قليلا فى القول (<sup>9)</sup> : لم صارت الصورة والأَعداد ليست فى مكانٍ ، إن كان المكان هو المشترك فيه ، < سواء > كان المشترك فيه هو الكبير والصغير ،

<sup>(</sup>١) فوقها : أي لاهيولي

<sup>(</sup>٢) فوقها : صورة .– وفي الحاش : سجية ، ملكة ، قنية .

<sup>(</sup>٣) في ألهامشي : يعني الشيء الذي يكون في الإناء .

<sup>(</sup>٤) راجع أيضاً : ٢٠٩ ب ١١ – ١٧ ؛ ٢١٤ \$ ؛ ١٣ – ١٦ ؛ ٥ ما بعد الطبيعة ع م \$ ف ٧ ص ١٨٨ \$ ٣٣ – ٢٦ .

<sup>(</sup>٥) نندى في القول : أي نستطرد في القول .

 <sup>(</sup>٦) ق الحامش : أي نقل قسطا : فلتنقل لفلاطن – وإن تجاوزنا مانحن فيه – لماذا الاتكون الصور والأعداد في مكان إن كان المكان هو الخاصة .

- ۱۲۱۰ أو كان الهيولى<sup>(۱)</sup> على ما سماه فى كتابه المنسوب إلى « « طيماوس » .
- و أيضاً على أَى وجه بنتقل الشيء إلى موضعه إن كان المكان هو الهيولى أو الصورة ، وذلك أنه لا يمكن أن يكون ما لاتنسب إليه حركة ولاجهة فوق أوجهة أسفل مكاناً . فالمكان إذن إنما ينبغى أن يطلب فيما ينسب ذلك إليه.
- وإن كان أيضاً المكان في شيء \_ وذلك واجب إن كان المكان (٢) خِلْقة أوهيولى \_ وجب أن يكون المكان في مكان ، وذلك أنه قد يتغيّر مع تغير المعنى وتتحرك بحركته \_ الصورة وغير المحدود (٢) ، وليسا أبدا في مكان واحد بعينه ، بل بحيث المعنى (١) ؛ فيجب أن يكون للمكان مكان .

<sup>(</sup>١) فى الهامش : حذا الذى وصفه قبيل بأن القابل على الاستبدال [ و ] هو الهيوف ، ووصفها بالمشترك فيه لأن الصور تشترك فى قبول الهيولى لها . الصورة وغير المحدود : فاعلان الناس من المستحد المس

في الهامش أيضا : بريد : لم كانت الصورة والأعداد مكاناً إن كان المكان معناه أن المشترك ...

<sup>(</sup>٢) خلقة = شكل = ١٩٥٥١١١

<sup>(</sup>٣) فوقها : يعنى الهيول .

<sup>(؛)</sup> ه : يمني الرتبة

و في الهامش : بجب أن يكون المكان معنى من المعانى والأشياء التي من قبلها يدخل .

وأيضاً متى حدث عن الهواء ماءٌ فقد بطل المكان ، وذلك أنه لا يجوز أن يكون الجسم الحادث في ذلك المكان بعينه ؛ فماذا إذا فساده ؟ فقد وصفنا الأشياء التي من قبلها يدخل الشك في جوهره (١) .

#### . محبي

إن أرسطوطاليس ببين في هذا التعليم أولا كيف بلزم من بحث عن المكان ما هو ــ أقاويل محتلفة . ثم يبين أن المكان ليس هبول ولا صورة . وهو بين المطلب الأول بأن يقول : إن المكان من حيث هو محيط ومحدد للشيء بجب أن يكون صورة، لأن الصورة هذا معناها ؛ ومن حيث هو بُعدٌ غير محدد ــ هبولى ، فإن هذا معى الهبولى ؛ لأنا إذا رفعنا من الشكل الكرى شكلا وكل حال هي له ، بقي الهبولى .

### قال أبو على :

وقوله : فإن البعد غير العظم حـ فإنما خرج على قول من قال : إن الخلاء والبعد والمكان شيء أحد . وإن العظم غيره .

### قال يحيى:

ولم يعن أفلاطن بقوله إن الهيولى مكان ــ إلا على طريق التشبيه ، ولم يعن به هذا المكان ؛ ولكنه لما رأى أن الصورة تكون فى الهيولى ، كما أن الأعظام فى مكان ــ أجراه مجرى المكان ، كما أن أرسطوقد جعل النفس مكاناً للصور والعقل مكاناً للمعقولات وكذلك إنما يسمى الهيولى الكبير والصغير من قبل أنها أول ما يقبل العظم الذى يلزمه الكم ، وأول ما يلزم الكم الإضافة التى بين الصغير والكبير .

<sup>(</sup>۱) فوقها : أي وجوده .

أبو على :

وقد ناقض أرسطو أفلاطن بأن قال إن كان المكان عنصراً فيجب أن تكون فيه الصورة ، لأن الصورة فى الهيولى . وقد قلت: إن كل ما هو فى مكان [ ٢٦ ب ] فهو جسم ، والصورة ليست بجسم .

#### . يحيى

ثم أن أرسطو ببين أن المكان ليس ببيولي ولا صورة \_ بحجج : أولاهن أن الهيولي والصورة لا يفارقان المركب ، إذ كان المركب ليس شيئاً سواهما، والمكان يفارق المركب ، فالمكان غير الهيولي والصورة . وأما إن كان المكان يفارق المركب: إن كان المكان الذي فيه كان الهواء إذا انتقل عنه ففيه (١) يصير الماء . والأخرى أن المكان من حيث هو مفارق ليس هو بصورة للمركب ، ومن حيث إنه يحيط ليس بهيولي ، لأن الميولي لا تحيط بل يحاط بها .

وحجة أخرى : المكان منفصل من المركب ، والهيولى والصورة غير منفصلىن ، فالمكان غيرهما .

وأخرى : الأجسام تتحرك إلى المكان ، والشيء لا يتحرك إلى ذاته لأنه لايتحرك إلى(٢) ماهو له ؛ ولوكان المكان هيولى أو صورة لكان ذات الشيء المركب .

أخرى : المكان إما فوق وإما أسفل، وليس شيء من الهيولي والصورة فوق ولا أسفل .

أخرى: لوكان المكان صورة لكان يفسد إذا انتقل الماء إلى الهواء واستحال إليه لأن صورة الماء قد فسدت ؛ وليس للمكان كون فيكون له فساد ، ولا الحواس تتناول استحالته عند استحالة الماء إلى الهيولى . وإن كان المكان هيولى فيجب أن يبقى على حالة واحدة إذا استحال الماء إلى الهواء ، وقدعلمنا أنه لايكون مكان الهواء المستحيل عنالماء ذلك المكان بعينه .

أخرى : لوكان المكان هيولى أو صورة. مع أن المركب قد ينتقل من حيث إلى حيث ،لكان المكان قد تحرك إلى حيث ، فيكون.مكان في مكان.

<sup>(</sup>١) ل : نيه

<sup>(</sup>٢) أن الإلى ما هوله .

#### يحيى :

قد يقال فى الشيء إنه بالذات ، وقد يقال إنه بالعرض ، وهما متقاربان(۱) .وإذا قيل إن الشيء على الأمر الأول فإنه يقابله أن يكون على شيء آخر . وأرسطو قال إن المكان منه ما هو بالذات – وعنى بذلك أن منه ما يقال على الأمر الأول . ولما أراد أن يشبه المكان بالصورة من حيث كان المكان يحصر ويحد ، ولم يكن المكان الحاص والعام كذلك ، بل المكان الحاص الذي يحتوى ، فقد(۲) قسم المكان .

#### بحيى :

يعنى بقوله : «البُّعْد غيرالعِظَم » أى غير العظم المحدود، نحو ذراعين أو ثلاثة أذرع .

#### یحبی :

يمكن أن نفهم من قوله ليس المكان جزءاً ، أي ليس باسطقس :

قوله : ﴿ لماذا لا تكون الصور والأعداد فى مكان ﴾ ــ فإنه يريد بالصور والأعداد أمراً واحداً وهوالصور . وإنما سمى الصور أعداداً ، لأن الأعداد محدودة مكملة .

<sup>(</sup>١)كذا ! ولعل الصُّواب : متقابلان .

<sup>(</sup>۲) ل: فقط.

141.

١٤

# التعليم الرابع

## < الفصل الثالث >

< استمرار المقدمة الجدلية في البحث في المكان > قال أرسطوطاليس :

وقد ينبغى من بعد ذلك أن نصف ( ١٦٣) الشيء في الشيء غيره: على كم جهة يقال. فأحد وجوه ذلك كالخاتم في الإصبع (١) ، وبالجملة الجزء في الكل(١) ؛ ووجه آخر كالكل في الأَجزاء (١) ، فإنه ليس كلُّ سوى أَجزائه ؛ ووجه آخر كالإنسان في الحيِّ ، وبالجملة حانوع في الجنس ؛ ووجه آخر ، كالجنس في النوع حاليجملة (١) الجزء من النوع (٥) في حدّه ؛ وأيضاً ، وبالجملة (١) الجزء من النوع (٥) في حدّه ؛ وأيضاً ،

 <sup>(</sup>١) ق الحامث : وأن نقل تسطأ والد مشتى : «الإصبع في اليد» – وكذلك هو في السريان ،
 وهو أليق بالمرضع ..

<sup>(</sup>٢) فوقها : أي الجملة .

 <sup>(</sup>٣) فى الحامش : «فى نقل تسطا وفى السريان : فإن الكل ليس عو فى نبىء غير الأجزاء،
 سرائنقل الذى فى الصلب أجود منه لأنه فى البودنان كالله عنه بالجنس المقول على كثيرين غنلقين بالصورة،
 (٤) فى الحامش : ليس يعنى فى هذا الموضع بالجنس المفتول على كثيرين غنلقين بالصورة،
 بل الجنس الذى قد ضمت إليه القصول فصار جزءاً من النوع مثل قولنا فى حد الإنسان : حى حقائد من جلة الحد .

<sup>(</sup>٥) في الهامش : أي الجزء من جملة حد النوع .

كالصحة فى الأشياء الحارة والباردة ، وبالجملة الصورة فى الهيولى ؛ وأيضاً كقولك إن قوام أمر اليونانيين فى الملك (1) ، وبالجملة فى المحرك (1) الأول ؛ وأيضاً بمعنى مافى الخير ، وبالجملة فى الغاية المقصودة ، وهذا هو ما مِنْ أجله . وأحْرَى من هذه كلها بالتحقيق كالثيء فى الإناء وبالجملة فى المكان .

ومما يتشكك فيه : هل يمكن أيضاً أن يكونالشيء ٥٠ في ذاته (٦) ، أو ليس شيء في ذاته بل كل شيء إمّا لايكون بحيث ألبتة ، وإما أن يكون في غيره . وهذا ضربان : إمّا بنفسه ، وإمّا بغيره . فمتى كان الشيء والذي في ذلك الشيء أجزاء للكل فقد يقال إن الكل في ذاته ، وذلك أنه قد يقال فيه بما يقال في أجزائه ، مثال ذلك أنه يدعى أبيض من قِبَل أن بسيطه (١) أبيض

<sup>(</sup>١) فوقها : أي باللك .

 <sup>(</sup>٢) فوقها : أي بالحرك .

<sup>(</sup>٣) فوقها : أي في نفسه .

<sup>(</sup>١) بيط = سلح -- في المعاشرة)

ويدعى عالماً مِنْ قِبلِ النطق . فالقِنَّين (1) ليس يكون في ذاته ولا الشراب ، فأما قِنَّين (1) شراب فإنه يكون في ذاته ، فإنه هو وما هو فيه جميعاً أجزاء الواجد بعينه . فعلى هذا الوجه قد يمكن أن يكون الشيء في ذاته ، فأمّا على القصد الأول : فلا ؛ فإن البسيط (٢) في الجسم ، والعلم في النفس .

وعلى حسب هذه ، التي هي أجزاءً ، كأنك قلت في الإنسان تكون الألقاب. وأما القنين (١) والشراب فإنهما إذا كانا مفترقين لم يكونا أجزاءً ، بل إذا كانا معاً. ولذلك متى كان أجزاءً كان ذلك هو في ذاته ، مثال: الأبيض في الإنسان من قبل أنه في بدنه ، وهو في بدنه لأنه في بسيطه ؛ وأمّا كونه في هذا (٢) فليس هو أيضاً الشيء آخر ؛ وهذان مختلفان في الصورة ، ولكل

(٣) فوقها : أي في بسيطة .

<sup>(</sup>۱) ل : فالفنى – رصوابه ما أثبتنا لأنه فى البرنانى ἀμφορεύς إنا، كيم

 <sup>(</sup>۲) في الحامش : «في نقل الدسش : مثال ذلك البياض في الجسم ، لأن البسيط في الجسم.
 ح وحذا النقل أسح عا وردن الصلب، لأنفى اليونانى Η «٤٠ σωμάτι» الاستراك و المسلب، لأنفى اليونانى الله عنه المسلب، والمسلب، لأنفى اليونانى الله المسلم المسل

واحد <sup>(۱)</sup> منهما طبيعة وقوة غير طبيعة صاحبه وقوته ، أعنى البسيط والأبيض .

# تعليم خامس

قال أرسطوطاليس:

ولسنا نجد شيئاً يكون في ذاته على واحد من الوجوه التي لخصنا إذا نحن سلكنا طريق الاستقراء ؛ وقد تبيّن أيضاً من قبل الحد أن ذلك غير ممكن ، وذلك أن هذا القول يقتضى أن يكونا جميعاً كل (٢) واحد منهما ، مثال ذلك أن تكون القنين (٦) إناء وشراباً ، ويكون الشيء الشراب شراباً وقنيناً (١) ، إن كان يمكن أن يكون الشيء نفسه قد يكون في ذاته . فإن كان قد يجوز بوجه من الوجوه أن يكون كل واحد منهما في صاحبه فإن القنين (٦) يكون قابلاً للشراب لا من جهة ما القنين (٣) شراب ،

 <sup>(</sup>١) في الهامش : يعنى كل واحد من البسيط و الأبيض ، لأن البسيط من الكم و الأبيض من
 الكيف ، فلهذا كانا نختلفن في الصورة .

<sup>(</sup>٢) في الهامش : في أخرى : لكل و احد .

<sup>(</sup>٣) ل : القني ..

<sup>(</sup>۱) ل : نيا .

<sup>(</sup>ه) لا : ما الشراب شراب .

القنين (١) لامن جهة ما الشراب قنين (١) ، بل من جهة ما الشراب شراب (٢) . فقد بان أن المعنيين مختلفان (٦٣ ب) في نفس الوجود ؛ فإنَّ حدَّ ما فيه الشيءُ غيرُ حدَّ ذلك الشيءِ الذي هو فيه (١) .

۱۸ ولایمکن أیضاً أن یکون ذلك بطریق العرض ، وذلك أنه یلزم من ذلك أن یکون شیئان معاً فی شیء واحد ، وذلك أن القنین یکون فی ذاته إن کان الشیء الذی طبیعته قابلة فقد یمکن أن یکون ذلك الشیء فی ذاته ؛ وأیضاً ذلك الشیء الذی إیّاه یقبل ، مثال ذلك ، أن یکون القابل للشراب شراباً .

٢١ فقد بان أنه لا يمكن أن يكون الشيء في ذاته على القصد الأول .

٢٢ وأما زينون فإنه كان يدخل شكاً على هذا النحو

<sup>(</sup>۱) ك: القي

<sup>(</sup>۲) ك : قأى .

<sup>(</sup>٣) ل : القنين قنبن .

 <sup>(</sup>١) ق الهامش : يعنى الذى هو نهاية الحارى على رأيه ، والمكان على الاستمارة مثل الإناه.
 رما أشبه ، فإن هذه أيضاً في مكان .

<sup>(</sup>ه) فى الحامش : تمد يمكن أن ينقل هذا الكلام على هذا النحو أيضاً : وفى أى شىء ليت نعرى .

قال : إن كان المكان شيئاً (۱) فواجب أن يكون في شيء ، وحل ذلك ليس بصعب ، فإنه ليس مانع يمنع من أن يكون المكان الذي يقال على القصد الأول هو في شيء غيره ، غير أنه ليس هو في ذاك على أنه في مكان ، بل كما الصحة في الأشياء الجارة على طريق الهيئة ، والحار في الجسم على طريق الأثر ، فلا يلزم حينئذ من ذلك التمادي بلانهاية .

وظاهر أنه لما كان الإناء ليس هو شيئاً مما فيه ، إذ كان الشيء الذي يقال على القصد الأول غير ما فيه ، فإن المكان ليس هو الهيولى ، ولا الصورة ، بل معنى آخر (٢) ، وذلك أن هذين هما شيء من الشيء الموجود فيهما (٢) ، أعنى الهيولى والصورة . فهذا مبلغ ما وقع فيه الشك في ذلك .

 <sup>(1)</sup> فى الهامش : وجدتنا فى بعض النسخ زيادة فى هذا الموضع : «وحل ذاك ليس بصعب
 لحر » .

ـــ وقد أدخلناه في النص لأنه موجود في الأصل اليوناني ٨ύει٧ ٥٥ χαλεπὸ٧

<sup>(</sup>٢) فوقها : يعني المكان .

<sup>(</sup>٣) فى الهاش : أى بها ، يعنى المركب سُهار

يحيى : على النعليم الرابع

لما بين أرسطوطاليس أن حثم> مكاناً، ورام أن يبين ما المكان، وقال إن طلب ما المكان ربما أو مم أنه لا مكان وأن البحث عن ماهيته من قبل الأشياء اللازمة له يقتضى أن يكون صورة ويقتضى أن يكون هيولى، وأبطل أن يكون صورة — أخذ يتكلم فى المكان ما هولتنحل التمويهات فى وجود المكان . وقبل ذلك يبين الشيء فى الشيء على كم وجه يقال ، لأن المكان هو الذي فيه يكون الشيء .

## قال أبو على :

وبهذا المعنى بان لنا وجود المكان .

#### بحيى :

وقد ذكر أرسطوطاليس الوجوه التي منها يقال إن الشيء في المكان ، إلا وجهين : أحدهما وجود الشيء في الزمان ، والثاني وجود الشيء في الموضوع .

وذكر الإسكندر(١) وجهين آخرين: أحدهما الأشياء الموجودة مما ، أعلى التي يماس بعضها بعضاً على بسائطها. قال يحيى: وهذه كالأشياء الموجودة في المكان فالأشياء إذا التي يماس بعضها بعضاً إنما يقال بعضها في بعض على أنها في مكان فإن البسائط التي عليها جزء للمكان المحتوى عليها . فإذن ليس هذا المعنى ــ من معانى كون الشيء في الشيء حدارجاً عن التي ذكرت .

وإما على معنى وجود الشيء في الزمان . وهذا أيضاً من المعاني التي كرت . .

وذكر الإسكندر وجهاً آخر وهو جود الشيء في الشيء بمعنى وجود الموضوع في الشيء ، كما يقال سقراط في الحير .

ثم إن أرسطوطاليس بين كيف يكون الشيء موجوداً في ذاته ، وكيف [ ١٦٤ ] لا يكون . وقبل ذلك قال إن الشيء قد يقال بالذات ، كما يقال إن البسيط أبيض على وجد آخر

<sup>(</sup>١) أي الأفروديسي .

هو من حيث كان البياض فى البسيط . كذلك لا يقال إن الشيء فى ذاته على معىى أن كل جزء منه قابل ومقبول ، على أن بعضه فى بعض فيكون بعضه قابلاً وبعضه مقبولاً . فيقول إن دن الشراب فى ذاته لأن الشراب من هذه الحملة فى الدن والطرف وهو الحزء من هذه الحملة لى الدن والطرف وهو الحزء من هذه الحملة لى المكل لا كان بعضه فى بعض ولم يكن الكل فى شيء خارج عنه قبل إنه فى ذاته ، كا يقال سقر اطمتخف لما كان الحف فى جزء منه ولم يكن فى شيء خارج عنه .

#### بحبى :

الحنس إذا نظر إليه عجرداً لم يكن جزءاً من النوع ، وإذا نظر إليه وقد شابك الفصول صار جزءاً للنوع لأنه يكون جزءاً من حده .

من عادة اليونانيين أن الحياة والموت معلقة بالرئيس ، والرئيس هو علة فاعلة لنظام الأمور .

إذا جعل وجود الشيء فى الإناء على أنه غير وجود الشيء فى المكان ــ كان عدد الوجوه التى عليها يقال الشيء فى الشيء تسعة ، وإن جعل ذلك جزءًا مما يوجد من الأشياء الموجودة فى المكان كانت الأقسام ثمانية .

لما ذكر أرسطو وجود الشيء فى الشيء وأقسام ذلك طلب أن يعلم : هل يوجد الشيء فى ذاته ، أم لا ؛ وإن وجد ، فكيف يوجد ؟

## قال يحيى وأبو على على التعليم الحامس :

إن أرسطوطاليس بين أنه لا يجوز أن يكون الشيء في ذاته باللذات ولا بالعرض. وقد بين أنه لا يجوز أن يكون في ذاته على القصد الأول وأنه إنما يكون في ذاته على القصد الأانى وبالذات لكن على القصد الثانى ، وإنما الجزء الماصر منه هو الباصر على القصد الثانى ، وإنما الجزء الماصر منه هو الباصر على القصد الأول: الأول. وزيدعالم بالذات لكن على القصد الثانى ، وإنما الذي على القصد الأول: عالم هو بنفسه . وبالجملة كل ما ينقل من جزئه إلى جملته فهو للجملة على القصد الذات نهو مقابل للعرض ، والذى بالعرض هو أن يعرض لموضوع واحد بالذات فهو مقابل للعرض ، والذى بالعرض هو أن يعرض لموضوع واحد عرضان فيقال أحدهما على الآخر فيقال إنه مقول عليه بالعرض ، مثال ذلك صناعة النجارة والنحوإذا كانا عرضين لموضوع فيقال : النحوى نجار والنجار صناعة النجارة والنحوإذا كانا عرضين لموضوع فيقال : النحوى نجار والنجار

نحوى . فالنجار نحوى بالعرض لأنه عرض لموضوع النحو صناعة النجارة ، وليس يجوز أن يكون الشيء في ذاته بالذات ، لأنه يوجب أن يكون الشيء قابلاً ومقبولاً : أما قابلاً فمن حيث هو مكان ، وأما مقبولا فمن حيث [ 13 ب] هو ذو مكان وبكون قد اجتمع في الشيء الواحد حد المتقابلين معاً .

قال يحيى: لأن المكان وما فى المكان من الأشياء المضافة. وقد أبطل أرسطوطاليس هذا القول أيضاً بالاستقراء، وذلك أنه قدعد دكون الشيء فى الشيء ، وليس فيه أن يكون الشيء فى ذاته بالذات ، فإن كون الكل فى الأجزاء ليس هو من قبيل كون الشيء فى ذاته ، لأن الكل غيز الأجزاء ، ولا هو صورة حادثة عن اتصال بعض الأجزاء ببعض . ولو كان القنين (١) فى ذاته بالعرض لكان يشيء آخر بالذات ، ولكان قد وجد فيه أمران عارضان لشيء ويحمل كل واحد منهما على الآخر كما ذكرناه فى الأبيض والنجار، والنجار ، فكان يكون القنين (١) فى النبيذ مثلا أو الدن فى النبيذ عارضاً وحالا كما يحل البياض فى النبيذ فيوجد جسمان فى مكان واحد وهذا غلم أو حالا كما البياض فى النبيذ فيوجد جسمان فى مكان واحد وهذا فى ذاته ، ويكون الدن (٢) فى النبيذ . فليس شىء خلف ، ويكون النبيذ فى ذاته ، ويكون الدن (١) فى النبيذ . فليس شىء فى ذاته بالذات و لا على القصد الأول و لا بالعرض ، لكن بالقصد الثانى ، هو معنى ما بالقصد الثانى .

ثم إن أرسطوطاليس حل شك زينون بأن بين أن ليس كل شيء فى مكان ، فإن الصحة هيئة للأخلاط ، والحار أثر للجسم ، وبالجملة : الأعراض فى موضوعاتها ليست فى مكان بل هى فيها كالشيء فى الموضوع ، كذلك المكان لا تهاية هو فى ذى النهاية .

قال بحبي : كا لشيء في الموضوع .

<sup>(</sup>١) ك ؛ القني .

<sup>(</sup>٢) ل : الذي .

قال أبو على : عنى أرسطو بقوله : الصحة هيئة للأخلاط ، أى أنها الشيء الأفضل ، ولهذا فرق بينه وبين الحار .

ثم إن أرسطو أبطل أن يكون المكان هيولى أو صورة ، بأن الهيولى والصورة كل واحدة بها جزء من المركب ، وليس كذلك المكان : نحوالإناء .

قال يحيى: إن كان زينون سأل فقال إن المكان فى شيء ، وماهو فى شيء مكان – فحل الشك ما ذكره أرسطو من أنه ليس كل ما هو فى شيء فهو فى مكان ، لأن الشي فى الشيء على وجود . وإن كان قد قال إن المكان يجب أن يكون فى مكان لأن كل موجود فى مكان – فخل هذا الشك ألايسلم قوله : كل موجود فى مكان .

# التعليم السادس القصل الرابع

## < ماهية المكان ، وتعريفه >

قال أرسطوطاليس:

44

فأما المكان ما هو ، فيهذا الوجه يظهر لنا . ولنأخذ من أمره فيما نظنُّ على الحقيقة أنه له بذاته فنقول: إنَّا مجمعون على أن المكان أمَّا أُوَّلاًّ فإنه يحوى الشيء ١١٢١ الذي هو له مكان ، وليس بشيءٍ من ذلك الأمر ، ثم إن المكان الأول ليس بـأصغر ولا أعظم منه ، وأيضاً أنهيخلو من شيءٍ شيءٍ من الجهات وتفارقه ؛ ومع هذه أن كل مكان فله فوق وأسفل ، وكل واحد من الأُجسام فهو ينتقل بالطبع ويلبث في مكانه الخاصّ به ، وأنه يفعل ذِلك إمّا فوق وإما أسفل . فقد ينبغي الآن أن نجعل \_ نظرنا في سائر ( ١٦٥) ما بقى علينا على أن هذه الأشياء موضوعةٌ لنا . وينبغي أن نلتمس أن يكون بحثنا بحثاً به توفية المكان ما هو حتى تنحل الشكوك فيه ، ويكون

11

١V

ما يظن أنها موجودة (() له موجودة ، ويظهر مع ذلك السبب في صعوبة أمره في الشكوك التي وقعت فيه ، فإن بهذا الوجه يتهيأ أن ييبين شيءٌ شيء من أمره على أفضل الوجوه.

فنقول: إنه ينبغى أن نعلم أولاً أن المكان لم يكن ليبُوث عنه لو لم تكن حركةً فى المكان. فإنا بهذا السبب نتوهم أن السماء أيضاً خاصةً فى مكان الأنها فى الحركة دائماً. وهذه الحركة منها ماهو نقلة ، ومنها نمو ونقص ، فإن الشيء قد يتغير أيضاً بالنمو والنقص والشيء الذي كان قبل ها هنا قد ينتقل إلى حيث هو أصغر أو أكبر.

والمتحرك بالفعل منه ما يتحرك بنفسه ، ومنه ما يتحرك بالعَرَض منه ما يمكن أن يتحرك بنفسه : مثال ذلك أعضاء البدن والمسمار يكون

<sup>(</sup>۱) وهى الأمور الآتية : الزمان هو الحاوى الأول (۲۰۹ ب ۱) ؛ وليس جزءً من الني (۲۰۹ ب ۱) ؛ وليس جزءً من الني ( ۲۰۸ ب ۲۰ ب ۲۰ و من ۱ ۲۱۱ و ۱۲۱ و ۱۲ و ۱

فى السفينة ، ومنه ما لا يمكن بل إنما يتحرك أبداً بطريق العَرَض - مثال ذلك البياض والمعرفة ؛ فإن هذه أشباء إنما تتبدّل أما كنها مِنْ قِبَل أن ما هي فيه ينتقل.

44

فمنى كان المحيط ليس بمنفصل بل متصل ، لم نَقُلُ إِن ذَلَكَ الشيءَ فيه ، بمعنى ما في المكان ، بل بمعنى الجزء<sup>(٥)</sup> في الكل ؛ ومنى كان منفصلاً غير أنه ملاق فإنه في آخر<sup>(٢)</sup>

<sup>(</sup>١) في الهامش : وفي نقل الدمشق ، فكنا إنما نقول إنا في الهواء بسبب نهايته المحيطة بنا ...

<sup>(</sup>۲) فرقها : أي غايته .

<sup>(</sup>٣) أي فإن كل شي، شي، لن يكون سارياً فكانه ١٥٥٥٥ ن بن بني ني نيكون سارياً فكانه عند الله بني الله بني الله بني

<sup>(؛)</sup> ی الهامش : أی وذلك ظاهر .

والقراحة حرفية للسبارة Δοχεί δέ λέ ἴσος είναι : أى ونحن فد امترفنا أو سلمنا بده المساواة بعن الشيء ومكانه .

<sup>(</sup>٠) في الهامش : يريد حركة الثبيء الذي هو الجزء .

<sup>(</sup>٦) في الهامش : أي مماً متطابقة ر أبو عل : أي لايفضل أجدهما على الآخر .

المحيط بمعنى ماقى المكان الأوّل ، وليس ذاك جزءًا مما فيه ، ولا أعظم من بعده بل مساوله ، وذلك أن غايات المتلاقية بحال (1) واحدة . وإن كان متصلاً لم تكن حركته فيه بل معه ، وإذا كان منفصلاً فإنه يتحرك فيه . أن يُحَرِّك (٢) المحيط فليس بدون ذلك إن لم يتحرك (١) . وأيضاً إذا لم يكن منفصلاً قبل إنه كالجزء في الكل ، فمثل أن الناظر في العين واليد في البدن ؛ وإذا كان متصلاً فمثل أن الماء في القدس (١) والخمر في الدن ، وذلك أن اليد إنما تتحرّك مع البدن ، والماء يتحرك في القدس (١) .

(٥) هنا وردت مشكولة في المحطوط بفتحتين .

<sup>(</sup>١) أي معا متطابقة ,أبو على : أي لايفضل أحدهما على الآخر .

 <sup>(</sup>٢) ه ، أبوعل : أي فالمتمكن قد يتحرك في المكان، تحرك المكان أو لم يتحرك .

 <sup>(</sup>٣) العبارة هنا موجزة وحرفية ، وأصلها في النص : ان تحرك المحيط وليس بدون ذلك
 وإن لم يتحرك – فعدلناها كما ترى لتكون أوضح وأقرب إلى اليونانى إذ هي في اليونانى :

को हैथे रहां प्रकार के उर्ज कराईश्वार के जरवाईश्वार के करी है। وسواء تحرك الهيط ( الغلاف الحاوى) أو لم يتحرك ، فالأمر سواء .

<sup>(</sup>٤) تعريب الكلمة اليونانية ٢٥٠٥ تك : جرء أو إناء كبير السوائل من الفخار وأسيانا من الفخار وأسيانا من النحاس . وقد ورد في الصحاح : و القدس بالتحريك السطل بلغة أمل الحجاز « (نحطوط ليدن ورقة 431 ) ، وفي ولسان العرب ه نفس التعريف وزاد عليه : «لأنه يتطهر فيه» (٨/٠٠) وهو عطأ في تنسير اشتقاته وصوابه أنه من اليوناف ، وعلى ذلك فصحة كتابته بالفتح ثم الضم . وفي والقاموس : القدس كمود و كتب : قدح نحو الغمر – وهذا أقرب إلى المواب عالى « الصحاح » و واللسان ه . – والنمر رفتح فكمر ، أو يضم نفتح ) : قدح صغير ، أو أصغر الأقداح .

## أبو على :

أرسطو ببين ما المكان لتنحل التحييرات النابتة في وجود المكان . وهو يبندئ فيذكر أشياء لازمة للمكان مقرراً (١) بها: منها أن المكان محيط بالشيء الذي في المكان ، وأنه ليس بجزء من الشيء الذي في المكان ، وعند ثامسطيوس أن هذا قسم ثان ، وعند يحيى أنه من القسم الأول ، لأن أرسطو ذكره كالمبدأ لأنه قال بعد ذلك : ثمَّ إن المكان ليس بأصغر ولا [ ٦٥ ب ] بأكبر . وأما أن المكان هو محتو فلأنه يقع في الوهم أنه كالإناء مكان إلا أنه متنقل ، والإناء محتو فإن الحرّة تحتوى على الماء مع الهواء الذي هو على سطح الماء . ولأن الذين راموا أن يجعلوا المكان صورة بينوا ذلك بأنا فيالهواء وأن الهواء يحتوى علينا ، لأنه يحتوى على المكان الخاص بنا المحتوى على زيد والمكان المحتوى على عمرو . فقد علم أن كون المكان محتوياً هو من الأمور الشائعة . ولأجل أنه ليس بقال الحسم على مكانه ويقال إنه في مكان فتين أنه ليس الواقع في النفس من أمر المكان أنه ما تتمكن عليه الأجسام ، بل إنه المحتوى على الجُّسم. ومنها أن المكان مساو للمتمكن لا أصغر منه ولا أعظم ؛ أما أنه لا أصغر منه فلأنه إذا كان منه أصغر لم يحتو عليه . وأما أنه ليس أكبر فلأنه لو كان أكبر لصح أن يجعل فيه جسم آخر مع هذا الجسم فلا يكون محتوياً عليه وحده . وإن لم يوجد فيه جسم آخر كانَّ قد وجد الحلاء .

ومنها أن المكان للديخُلو من شيء شيء من الأجسام ، فإن المكان الذي فيه الهواء قد يكون فيه الماء .

#### بحبي :

وفى بعض النسخ : فإن المكان لايخلو من شيء شيء من الأجسام -وهذا يعنى به المكان الكلى ، فإن المكان الكلى لايجوز أن يخلو من كل الأجسام
فأما المكان الجرثى فإنه يخلو من الجسم ويوجد فيه جسم آخر ، وأما المكان
الكلى فإنه لايخلو من الأجسام . `

ومنها أن المكان يلزم أن يكون فوق وأسفل ، وهذا هو المكان الكلى ، فإن الكل فيه فوق وأسفل ؛ فأما الجزئي فهو إما فوق ، وإما أسفل .

قَالَ يَحِيى : وقد زاد بعض المفسرين قسماً آخر ، هو أن المكان لا يتحرك . وقد ذكره أرسطوطاليس فيما بعد .

<sup>(</sup>۱) ل: مقرورا.

وبعدذلك ببحث أرسطوطاليسءن المكان بمثاً يوفي فيه ماالمكان ، وتنحيّل الشكوك العارضة فيه ، وببين عن السبب في صعوبة إدراك المكان ، ويأخذ في البحث عن الحركة لأنها هي الني أوقعت في نفوسنا أمر المكان ، لأنه لو كانت الأجسام لاتتحرك لجوزنا أن يكون الكل جسماً واحداً متصلا غير متماس بل متصل وتهاياته واحدة. ولأنه بدأ بالبحث من الحركة قسم الحركة إلى المكانية – التي تبدل المكان بالحملة ، وإلى الذبول والنماء اللدين يتغير بهما المكان لا في جملته فإن النامي(١) لا يترك مكانه بالكلية لأنه يزيد مكانه . ثم إنه يقسم المكان إلى العام المطلق ، وإلى الحاص وهو المساوى ؛ ويقسم المتحرك إلى المتحرك بذاته ، وبالعرض : وما يتحرك بالعرض إلى ما يمكنُ أن يتحرك بذاته ــ وهي أجزاء الكل ، وإلى ما لايمكن أن يتحرك بنفسه نحو الكيفيات ، لأنه ليس لها حالة انفصال . ولما كان الكل محتوياً على الأجزاء ، والمكان محتو [ ١٦٦ ] على ما هو فيه ، وجب أن يفصل بينهما . فالكل متصل ، ونهابات أجزائه واحدة . وأما المكان والمتمكن فمتماس ، وليست نهاياتهما واحدة . فأما الجميع الشامل للأشياء المنفصلة نحوعشرجوزا ت فإنه وإن احتوى على الأجزاء فإن كل واحد منها جزء من الكل ، وليس المكان جزءاً من المتمكن ، ولا المتمكن جزءاً من المكان .

#### . عبى

لو كان الهواء كله مكانآ لي ، ما كان المكان مساوياً لي .

#### يحيى

إن جعلنا الهواء بأسره مكاناً لى فهو أعظم ، لأن الحاوى بأسره أعظم ؛ وإن جعلنا المكان هو السطح الداخل ، وهو الحاوى القريب ، فليس هو بأكثر من المتمكن ، لأن سطح الهواء والمتمكن متطابقان فهما متساويان .

وقوله: وكل واحد من الأجسام إنما يتحرك بالطبع حركة انتقال ــ \ إنما يريد بذّلك أنه تابع لما ذكره من\ن المكان يلزمه فوق وأسفل ، ولم يذكر ذلك على أنه شيء آخر لازم للمكان .

قسم المتحركات إلى ما يتحرك بالذات ، وإلى ما يتحرك بالعرض ليبين

<sup>(</sup>١) ل : الثاني .

أى الحركتين تنفع فى تثبيت المكان ، وذلك أن المتحرك بالعرض ، نحو المسامير ، لا تتحرك بذائها ولا هي فى مكان بذائها .

إنما ذكر أن شيئاً بوجد فى السماء لأنه فى الهواء ، وفى الهواء لأنه فى مكانه الحاص به ، لأنه أراد أن يفصل بين الموجود فى المكان وبين الموجود فى المكان ، فأراد أن يحقق الموجود فى المكان وهو الموجود فى مكانه الحاص به الحاوى له ليفصل هذا المكان الحاص من الموجود فى الكل . \_ يفصل بين ما فى الكل وبين مافى المكان بأن الأجزاء ليست منفصلة من الكل . وأما ما فى المكان فهو منفصل من المكان ولكن هو مماسى له .

يقول إن مهايات المحتوى والمحتوى عليه إذا تطابقا كانت النهايات واحدة ، أى تكونان (١) مقداراً واحداً . \_ يفصل ببن مافى المكان أيضاً وببن مافى الكل ، لأن ما فى الكل إذا تحرك الكل تحرك معه ، وليس هو متحركاً فى ذاته ؛ وأما ما كان فى المكان فإنه يتحرك فى المكان والمكان باق بحاله ، وليس يتحرك تبعاً لحركة المكان ؛ وأما الماء الذى فى الإناء فليس يتحرك تبعاً لحركة المكان ؛ وأما الماء الذى فى الإناء فليس يتحرك تبعاً لمكانه هو مقعر الإناء ، وهذا غير متحرك بذاته .

<sup>(</sup>۱) ل : تكونا .

التعليم السابع

الفصل الرابع

< استمرار >

۲۱۱ب

قال أرسطوطاليس :

فقد ظهر من ذلك وحصل المكان : ما هو . وذلك أن هاهنا أربعة أشباء أخلَنُ بالمكان (أى يكون واجباً) أنه واحد منها : فإنه إما (1) خلقة ، وإما هيولى ، وإما بعد ما فيما بين الغايات ، < وإما غايات > (٢) ، إذا (٢) لم يكن ها هنا بعد أصلاً سوى حجم الجسم الذى يكون في الشيء . فظاهر في ثلاثة من هذه أنه لا يمكن أن يكون المكان .

غير أنه مِنْ قِبَل الاحتواءِ قد يُظَن أنه الخلقة ؛ ١٠ وذلك أن غايات المحيط والمحاط به معاً فنقول إنهما جميعاً نهايات لشيء (٩)

<sup>(</sup>۱) خلقة форон

<sup>(</sup>٢) نفس في المخطوط أكلناه عن اليوناني διάστημα

<sup>(</sup>٣) ل : إذ – وما أثبتناه أرضع ، والمعي واحد : Τα Εσχατα

 <sup>(</sup>٤) ق الهامش : أى الصور والكان ، أى متطابقة .

<sup>(</sup>ه) وردت مكررة في المطوطة .

١٤

واحد بعينه ؛ لكن الصور هي نهاية للأَمر الذي هي مشتملة عليه ، وأَما المكان فإما هو نهاية للجرم .

ومنْ قَبَل أَن المشتَمَل عليه المنفصل قد يتبدل كثيراً والْمُشْتَمِل لابث ، مثال ذلك الماءُ من الإناء ، ُظنَّ به بُعْدٌ ما فيما بين الغايات ، وأنه شيء سوى الجسم الذي قد ينتقل . وليس ها هنا شيءٌ كذلك ، بل قد يقع فيه أَىُّ جسم اتفق من الأُجسام التي تنتقل وشأنها اللقاء أي المماسَّة . ولو كان بُعْداً ما مفطوراً لابثاً يعني ذا وجود على أمر واحد ، لقد كانت الأماكن ستكون بلانهاية ؛ وذلك أن الماء والهواء إذا تلاقيا يغشى (١) كل المكان والإناء ؛ فإن الأُجزاءَ جميعاً تفعل في الكل ما يفعله الماءُ بـأَسره فى الإناء <sup>(١)</sup> . ومع ذلك فإن المكان يكون منتقلاً فيكون للمكان أيضاً مكان آخر ، وتكون أماكن كثيرة معاً . وليس مكان الجزء الذي فيه يتنحرك إذا انتقل الاناءُ مأسره مكاناً آخر ، بل واحداً بعينه ؛ وذلك أن

(1) ل : منى .– والمعنى محسب البوناق : وذلك أن الهواء يشغل مكان الماء .

<sup>(ُ</sup>y) في الهاش : يَدَى أَنَّ الإِنَّاءَ قَد يكونَ ساكنًا لابطًا والهوَّاء الذي فيه يصير ماء ... ... شأنه يكون أبيض فيصير أسود الجسم .

المكان الذى فيه الهواء أو الماء أو أجزاء الماء هو الذى ينتقل ، لا أنها (١) هى تصير فى ذلك المكان الذى هو جزء المكان الذى هو مكانٌ من كل السماء .

وقد يُظن بالهيولى أيضاً أنها مكان إذا جعل النظر من حيث قديكون في ساكن شيء يتغيّر من غير أن يفارق ، بل يبقى متصلاً . فكما أن في الاستحالة هاهنا شيء موجود هو في هذا الوقت أبيض وقد كان قدعاً أسود ، وفي هذا الوقت صلب وقد كان قدعاً ليّنا أسود ، وفي هذا الوقت صلب وقد كان قدعاً ليّنا (ومن قبل ذلك قلنا في الهيولى إنها شيء ) كذلك ظننا أن المكان موجود وبهذه الجهة من التخييل ، غير أن نلك إنما صرنا إلى توهمها(١) من قبل أن الذي كان هواة صار ماء ، وأما المكان فإنما توهمناه (١) لأنه حيث كان هواء صار الآن هناك ماء ، والهيولى على ماقلنا آنفاً غير مواء صار الآن هناك ماء ، والهيولى على ماقلنا آنفاً غير أن

 <sup>(1)</sup> في الهامش : يمنى أن الإناء إذا انتقل فليس يصير الماء في جزء وهو جزء من البعيد
 الكل الذي هو داخل العالم على ما راء مجالفوء

 <sup>(</sup>۲) ق الحاشر : مثل أن يكون ق الإناء ماء ، ولا يتحرك الإناء ويتنبر الماء ، وهو غير مفارق للإناء بل متصل به فيصير هواء : ح .

<sup>(</sup>٣) ل : توحماناه .

۱۳۱۲ مفارقة للأمر والاحاوية له ، فأما المكان فقد اجتمع فيه الأمران .

فإذ كان المكان ليس هو واحداً من الشهلالة : لاصورة ، ولاهيولى ، ولا بُعداً \_ لأنه إن كان بعداً فقد يجب أن يكون ها هنا بُعْدُ ما آخر غير بعد الأمر المنتقل ، \_ فواجب أن يكون المكان هو نهاية الجسم الباقى من الأربعة ، وهو نهاية الجسم المحيط (۱) < وهو نهاية الجسم المحتوى عليه أعنى الجسم الذي يحتوى عليه أعنى الجسم الذي يحتوى عليه المتحرك حركة انتقال > .

## یحبی :

إن أرسطوطاليس يقول إنه يظن بالمكان أنه واحد من أربعة أشياء ، فإذا بطل أن يكون المكان ثلاثة منها بقى أنه الرابع .

## يحبى وأبو على :

و إنما وجب أن يكون المكان لا [ ٦٧ ا ] يخلو من هذه الأقسام الأربعة أنه إذا اختلف مكان الشيء فإما أن يكون اختلافاً فى نفس الشيء، أوفيما يلى :

<sup>(</sup>۱) ورد فی صلب المخطوط حكفا : والجسم المحیط – وجد فی بعض النسخ زیادة فی نقل قسطا : وهو بهایة الجسم الهتوی تماس علیها ما محتوی علیه ، أعنی الجسم الذی بحتوی علیه المتحوك حركة انتقال : ترك النی علیها یلفی للجسم المحاط به . أی أن كل جسم قد یتحوك حركة نقلة ، أی عل الاستقامة ، وقد یسكن فهو فی مكان ، أعنی الجسم المحاط به الذی شأنه أن یتحوك حركة نقلة ». وقد أضفنا بین قوسین ح الزیادة التی أصلها فی الیونافی ، إذ وردت فی الیونافی مكفا : Λέγω δὲ τὸ περιεχόμενον σῶνια τὸ Χίνητὸν أی : وأعنی بالجسم الحاط الجسم المداط .

الشيء الذى اختلف مكانه . فإن كان اختلافاً فى نفس الشيء فإما أن يكون فى هيولاه أو فى صورته . وإن اختلف فيما يليه فإما أن يكون اختلافاً فى البعد الذى يظن أن الحرم يشغله ، أو فى نهاية المحيط بالحرم .

وقد يظن بالهيولي أنها مكان ، من حيث كانت واحدة بعينها تقبل في أوقات مختلفة صوراً مختلفة ، وهذه صورة المكان فإنه واحد بعينه بقيل في أوقات مختلفة أشياء مختلفة ، إلا أنهما وإن كانا كذلك فإن الماء الذي صار هواءً يكون الماء نفسه صار هو الآن العنصر بعينه يصير بعينه خالعاً للصورة وقابلا للأخرى . وليس يكون بسيط(١) الاناء المقعر ماء ّ إذا انتقل الهواء من الإناء فصار فيه ماء . فليس الحال في المكان جارية على حد جز ثياتها في الهبولى . وقد يظن بالمكان أنه صورة ، يعني الصورة النخطيطية من حيث كان لها الاحتواء والتحديد كما كان ذلك للمكان ، إلا أن ذلك لا يقضي على أن المكان هو الصورة ، لأن الاقتران المؤتلف من ذلك يكون من موجبتين في الشكل الثاني ، وهذان لانتيجة لهما . إلا أنه قد يقع في الوهم من ذلك أن المكان هو الصورة . ولأجل أن المكان يحتوى ويحصّر وهو نهاية المحتوى لا المحتوى عليه ، والصورة كالنهاية لذى الصورة ، افترقا . وقد يظن بالمكان أنه البعد من قبل أن بالحركة المكانية عرفنا المكان . فلأجل أن الجسم ذا الأبعاد الثلاثة يتحرك إلى مكان وجب أن تكون أبعاد ثلاثة . ومن قبل أنَّ نهاية المحتوى تماس نهاية المحتوى فلا يكون بين النهايات بعد سوى بعد الجسم المحتوى عليه . وإذا انتقل ذلك الجسم من المكان صار بدلا منه جسم آخر فيه من ساعته ، يظن بذلك أن المكان هو حاية المحتوى . وأما أن المكان ليس هو بعداً فإنه لو كان بعداً للزم وجود أماكن بلا نهاية يكون فيها الماء ، وأن تكون أبعاد كثيرة معاً ، وأن يكون مكان في مكان .

وأما لزوم لامهاية فقد بينه يحيى ، والقدر الذى ذكره أرسطوطاليس ها هنا هو هذا : قال إن كل الماء يفعل فى كل البعد ما تفعله أجزاء الماء فى أجزاء البعد الذى يحتوى عليه بسيط الإناء المقعر فإن أجزاء الماء تنفذ فى أجزاء البعد : كل جزء ينفذ فى كر جزء ، لأنه إن لم ينفذ الجزء فى الجزء ، لأنه إن لم ينفذ الجزء فى الجزء لم يكن الكل فافذاً فى الكل وشاغلاً له

<sup>(</sup>۱) ل : بيطأ .

قال بحنى :

وإذا كانت المقادير بلا نهاية تنقسم ، وكل جزء من أجزاء الكل ينفذ كل جزء من أجزاء البعد [ ٦٧ ب ] فقد وجب إضعاف مالانهاية .

وأما الإسكندر فإنه أفضى بالقول إلى هذه الشناعة منجهة أخرى، قال: إن أجزاء الماء إذا كانت تنفذ فى البعد الذى يحتوى عليه الإناء فيلزم من ذلك إذا نقلنا الإناء إلى موضع آخر أن يكون البعد الذى نقل فيه الأجزاء التى فى عمق الجسم ، لأن تلك الأجزاء متحركة بالذات. وما لم يتجرك بالذات فمكانه لايتبدل ، وما لم يتبدل فمكانه بعاله . والإناء وما فيه بجملتهما قد شغلا البعد الذى انتقلا إليه مئال ذلك أن ينقلا إلى حب فيكون جملة الإناء والماء قد شغلا مكانا آخر . وإذا انتقل الإناء إلى مكان آخر وجب أن يكون قد حصل له مكان ثالث ، والثانى لم يفارق ، وهكذا أبداً ؛ حتى إذا فرضنا إناء نتقل ها هنا فيما مضى والذى فيه شاغلا لأماكن بلا نهاء قد

قلت لأبى على : كيف يلزم ذلك والأبعاد التى داخل الكل متناهية ؟ ثم قلت: يلزم لعمرى إما أن يكون قد استوعب أبعاد الكل فلا يبقى لغيره من الأجسام أبعاد يتحرك فيها ويشغلها ، ولا يبقى لهذا الجسم أيضاً بعد ينتقل إليه أو يبقى له وينتقل دائماً فيكون المكان الذى هو البعد بلا نهاية ، مع أن الأبعاد متناهة حد هذا خلف .

وأما أنه تكون الأبعاد معاً فقد بينه ثا مسطيوس بأول حركة ، وذلك أن الماء الذى في الإناء إذا نفذ في جميع البعد الذي يحتوى عليه بسيط الإناء المقعر ونفذت أجزاء الماء في أجزاء البعد فإن الإناء إذا نقل إلى موضع آخر فإنه يلقى ذلك البعد الآحر ويلقى الماء الذي فيه جزء من البعد الذي حصل فيه جملة الإناء ؛ والأجزاء والماء أيضاً تبقى في أجزاء ذلك البعد، والإناء نفسه وأجزاؤه من حيث هو أجسام تلقى بعداً آخر فتكون أبعاد كنيزة معاً : فأما من قال إن المكان هو نهاية المحبط فإنه لا يقول إن أجزاء المحاط به في مكان ، لأن الأجزاء التي في عمق الجسم المحاط به بلمحيط لا تلاقيها . وأما الأجزاء التي في السطح فإن المحيط لا يحيط بكل بلمحيط من كل الجهات . وإنما يميط بالكل من جميع جهات الكل ، فالكل

فى مكان ؛ ولأن الكل فى مكان قيل من طريق العرض إن أجزاء المكان فى الكار. .

وبين المسطيوس الحجة الأخرى بأن الإناء إذا كان مع البعد الذى فى داخله ذراعاً فى ذراع وفيه ماء فقد نفذ فى جميع ذلك البعد ثم نقل الإناء إلى بعد آخر طوله ذراع ؛ فإن الماء يشغل جزءاً من ذلك البعد ، فيكون البعد أحدهما فى الآخر [ ١٦٨ ] وذلك أن المكان الذى هو داخل الإناء كما أنه قد احتوى على الماء فقد احتوى على جزء من البعد الذى انتقات إليه الجرة ، فيكون المكان فى مكان .

#### قال يحى :

وليس يمكن أن يقال إن البعد الذي في داخل الإناء يبطل إذا حصل فيه لملاء ، وأنه لايكون فيه شيء إلا بعد الجسم فقط ، لأنه إن كان كذلك فلا يعد أصلا إلا بعد الأجسام ، لأنه ليس يخلو الإناء ولا الكل من جسم ، إذ كان القول بالحلاء باطلا . فإذا بطل أن يكون المكان هذه الثلاثة ـ بقى أنه الرابع .

#### یحی :

يعى بالبعد الذى بين الأطراف البعد الذى بين نهايات الحسم المحتوى ، يعنى النهايات التى فى البسيط المقعر .

## یحبی :

قوله: مكان كل السماء ، يعنى بالسماء هاهنا العالم ، فكأنه يقول : المكان الذي يحتوى عليه الإناء هو جزء من المكان الذي يحتوى عليه الإناء هو جزء من المكان الذي يحتوى عليه الإناء هو

#### ي : `

قوله: أعنى الجسم المحاط به الذى شأنه أن يتحرك حركة نقلة ـ فإنما يعنى به أنه ليس كل متحرك فهو فى مكان ، لأن كرة الكواكب الثابتة ليست فى مكان ، وحركة الانتقال ليست فى مكان ، وحركة الانتقال هى الحركة المستقبمة ، فأما المستديرة فهى استدارة ، وليس كل مايتحرك حركة استقامة فليس فى مكان : فإن الأكر حركة استقامة وهى فى مكان : فإن الأكر الى دون كرة الكواكب النابتة ليست تتحرك حركة استقامة وهى فى مكان :

### يمي :

يعترض الحجة الأولى من حجج أرسطوطاليس فيقول: إنه ليس يجب أن ينفذ الحلاء فى الجسم لأنه ليس بجسم فلا ضرورة تدعو إذا كان خلاء وفضاء أن ينفذ فى الجسم ؛ ولو نفذ فيه ماقسمه حتى تكون أجزاواه بالفعل لا نهاية لها لأنه إنما بجب أن يقسمه لوكان الحلاء جسماً . ألا ترى أن الكيفيات تنفذ فى الجسم ولا تقسمه ، وليس لذلك علة إلا أنها ليست أجساماً ، والأبعاد ليست أجساماً ، ولا مكيفة بشىء من الكيفيات .

### يحيى بن عدى :

إن كان الخلاء ليس ينفذ فى الجسم ، فأين ذهب ؟ أبطل أم لا ؟ فإن لم يبطل ينفذ . فهل يمكن إلا أن يكون قد نفذ فى الجسم ؟ والكيفيات إنما لم تقسم الجسم لأنها ليست أبعاداً ، والحلاء بعد .

## قال يحيى:

وأيضاً فإن البسائط تتطابق بسطح المكان وسطح المتمكن فيطابق الحط الخط والسطح السطح ولا يقسم أحدهما صاحبه ولا تحصل بينهما زيادة أوإذا كان ذلك غير لازم فى الحط والسطح فهو غير لازم فى العمق أيضاً .

#### ابن عدی :

إنما لم يلزم ذلك [ ٦٨ ب ] فى التطابق لأنه ليس فيها تداخل ، والحلاء والجسم متداخلان ، والعلة فى ذلك أيضاً (١) أن نهايات الخط نهاية السطح ، والسطح نهاية الجسم .

## ابن عدی :

بإعطائه أن الحلاء أبعاد قد نقض قوله فيها إنها غير أجسام ، والنهايات ليست أجزاء فيلزم ما قاله من الانقسام :

#### . عي

الفعل والانفعال إنما يمكنان إذا كان الفعال والمنفعل في عنصر ، وليس

<sup>(</sup>۱) له : انها .

علة الانقسام هو البعد فقط دون أن يكون البعد في هيولى ؛ فإن الفاعل والمنفعل في العلم و الخلاء ، و لا الحلاء في الحسم في الحلاء ، و لا الحلاء في الحسم .

#### ابن عدی :

علة انقسام الشيء أنه ذو أبعاد ، فلولا الأبعاد ما انقسم .

واعترض الحجة الأخرى فقال إنه ليس بمحال أن يجتمع للشيء الواحد بعدان ، إذا كان أحد البعدين غير جسم ، والحلاء بعد وليس بجسم ؛ ولهذا قد تتطابق السطوح ولا يكون ذلك من المستحيل مع تطابق البسيطين لما لم يكونا أجساماً ، والجسم الواحد يجتمع له الثقل والرطوبة والحرارة ، ولم يمتع ذلك لما لم تكن هذه أجساماً ، وكذلك الأبعاد .

#### ابن عدى :

الذى أحاله أرسطو أن يكون للشيء الواحد بعدان فى جهة واحدة ، والتطابق الذى ذكره محالف فى هذا المعنى للتداخل .

## يمي :

ليس حد الجسم أنه ذو أبعاد ، بل الأبعاد عارض للجوهر ، لأن الكم عارض للجوهر ، فهو عارض عارض للجوهر ، فهو عارض عارض للجوهر ، فهو عارض للجسم لكنه من الأعراض غير المفارقة . فأما الجسم فهو جوهر ومركب من هيولى وصورة ، لا أى صورة كانت ، بل صورة ما . . ـ وقد تكلم أرسطو طاليس على مالسس في « لامتناه » أنه جوهر فقال إن « لامتناه » يستعمل في الكم ؛ وأما جوهر فإنما يعرض للامتناهي أن يكون جوهرا أوكيفية ، فقد جعل الكم عارضاً للجسم .

## ابن عدی :

لم يقل(١) أرسطو فى مقدمات هذه النتيجة الحسم ، فلا يجوز أن يوجد فى النتيجة .

<sup>(</sup>١) ل : يكن ( ١! )

### بحي :

ليس يلزم من أن يكون فى الجسم الواحد إلا بعده وبعد الحلاء الذى هو شاغل له ؟ وأما بعد ثالث فلا ، لأن الحلاء لايجوز أن يتحرك . فالجرة إذا تحركت وفيها ماء فإلما تتحرك كما تتحرك لو كانت مصمته ، وذلك أنها تخلف مكانها والبعد الذى يشغله ويستبدل بآخر . وليس كون باطن الجرة غير متصل بل مماس لظاهرها ما يوجب انتقال البعد مها . وأيضاً لو كان في عيم واحد أبعاد كثيرة لم يكن ذلك محالا لأنها غيز أجسام .

## قال يحيى:

فأما أن المكان ليس هو لهاية الجسم المحتوى فهو أن الجسم لايكون في المكان إلا لأنه جسم ، وليس الجسم في بسيط المحتوى من قبل ماهو جسم [ ٦٩ ا ] لأن الجسم ذو ثلاثة أبعاد ، والبسيط ذو بعدين ، وذو الثلاثة الأبعاد لا يكون في بعدين لأن البسيط لا يماس عمق الجسم فلا يجوز أن يكون فيه .

ومن الآراء المشهورة في المكان أنه يجبأن يكون مساوياً للجسم المتمكن فيه . وإذا كان الجسم مكانه هو بسيط المحتوى فليس هو مساوياً له . فإن قبل : بسيط الجسم المحوى يساوى بسيط الجسم الحاوى - قبل : فيجب أن يكون البسيط هو في مكان .

#### ابن عدى :

معى القول إن المكان مساو للمتمكن هو أن نهايتهما متساويتان .

## بحيى :

وأيضاً من الآراء المشهورة فى المكان أنه غير متحرك ، والجسم الحاوى يتحرك ، فإن الهواء المحيط بى يتحرك وبحيط بى هواء غيره . والبسيط إنما يكون مكاناً بالنسبة إلى المتمكن من حيث يحتوى عليه ، وهو من هذه الجهة يتحرك ، وبخلفه محتو آخر .

#### ابن عدی :

الشيء الذي له النهاية يتحرك ، فأما النهاية فهي غير متحركة بالذات .

يحيي :

وأيضاً فالحركة تنقسم ، فمنها حركة نقلة وهي المكانية : وهذه منها مستديرة ومنها مستقيمة ، فحركة كرة الكوكب الثابتة ، مستديرة ؛ وليس يحوى هذه الكرة شيء . فعند ذلك قال بعضهم : إن مكانها البسيط المحدود من كرة زحل . وهذا يبطل ما أصله الفيلسوف من أن المكان هو خارج ، ومن أنه مساو : فإن المحدود من كرة زحل لا يساوى كرة البروج . وأيضاً فكرة الكواكب الثابتة مكان كرة (١) زحل . فإن كانت كرة زحل مكاناً لمكرة البروج فقد صار الشيء مكاناً لمكانه ، وهذا بحال ، لأنه لا يجوز أن يكون يشت الشيء الواحد شيئان متضادان إلى شيء واحد ، فإنه لا يجوز أن يكون الشخص الواحد أباً لمن هو ابن له .

#### ابن عدى :

حركة الكرة الحارجة إنما تسمى مكانية تشبيهاً بسائر الحركات المكانية ، بسبب أنها تبدل أجزاء الكل الموازية لها .

أرسطو بسمى محدودب كرة زحل حيث كرة الكواكب الثابتة : لا مكان .

## يحيى :

وقوم قالوا إن أجزاء كرة الكواكب الثابتة بعضها مكان لبعض . وهذا يبطل أمراً قد شاع لزومه للمكان ، وهو أن أجزاء المكان للمتمكن ليست فى مكان بالذات(٢). وأيضاً فإن المتمكن إذا تحرك تنجى عن مكانه، وأجزاء الفلك لا تتجزأ فإن الجزء الشمالى لايصير فى الجزء الجنوبي ، ولا الأجسام اللااخلة تحت الكون ، إلا الهواء والماء وما تركب منهما .

قال : فإذا بطل أن يكون المكان هيولى وصورة ، وبسيط المحتوى ثبت أنه الأبعاد ، وأيضا فنرق بين كون الشيء [ ٦٩ ب ] في المكان ، وبين كونه في الكل . وعلى هذا لافرق بينهما .

قال : وبيين ذلك أن الجسم ذو ثلاثة أبعاد . وعال أن يداخل جسم جسماً وإنما الأجسام يتنحى بعضها لبعض ، فهي إنما يفرغ بعضها لبعض

(۱) ل : الكرة . (۲) ل : قلذات .

مكانها . وإذا كانت الأجسام ذات ثلاثة أبعاد فإنما تتنحى للجسم عن ثلاثة أبعاد . وأيضاً الجسم ذو الثلاثة الأبعاد إذا كلناه فلسنا نقدر بسيطه ، وإنما نقدر أبعاده . فلولا أن بين بسيط المكيال المقمر فضاء نقدر جملة الجسم به لم يكن للكيل معنى يقدر مسافة المكيل بمسافة الجسم الذي كان في المكان أولا وأقطاره محدودة بالمكيال .

#### . بعق

لولا وجود الحلاء ، وأنه محال أن ينفرد عن جسم لما وقف الماء في السراقة(١) لاينزل من ثقبها إذا ضم رأسها (٢) إن لم يكن هناك فضاء . فلماذا امتنع نزول الماء بضرورة الحلاء ، والحلاء ليس – وكذلك لماذا ينزل الماء من أسفل الأوانى بالصعوبة إذا ثقبت أسافلها ، وإذا فتح من أعاليها ثقب من موضع لاماء فيه سهل نزول الماء لأن الهواء ينزل ذلك الثقب ، وكذلك القول في المصاصة التي يوضع أحد طرفيها في الماء الذي في الإناء وعمس الطرف الآخر . فإن قال قائل إن الحلاء الذي يضطر الماء إلى الصعود في المصاصة والوقوف في ثقب السراقة هو أن لايماس بسيط الآنية المقمر جسم – قيل له : فإن كان هذا ممتنا فينبغي أن يماس كل سطح جسماً حتى عاس بسيط كرة البروج الخارج جسماً ، فيمر العالم بلا نهاية . كما وإن كان هذا هو المراد نفسه يمنع من أن يكون هذا هو المراد بالحلاء .

وأيضاً فإن كانت الأجسام لاتحتاج إلى بعد تشغله فلا يجب أن يكون الهواء في الحوابي المملوءة من العصير إن تنشق ليطلب الهواء مكاناً يشغله . إلا أنها تنشق . فالأجسام تحتاج إلى أبعاد تشغلها . وأيضاً إنوضعنا أن الأجسام التي داخل مقمر فلك القمر قد بطلت ، أليس يثبت في الوهم أبعاد غير أجسام حتى لو خرج خطان من المركز إلى المحيط لمرا فيها ؛ فإن قيل :

<sup>(1)</sup> في منعاتيح الطوم ه قيدرارزي (طبعة فان فلوتن ، ليدن سنة ١٨٩٥) : «السحارة : هي التي تسبيها العامة : سارقة الماء ، أمني الأنبوية المعطونة المعمولة من زجاج أو غيره ، فيوضع أحد رأسها في الماء أو غيره من الرطوبات المائية ويمس الرأس الآخر إلى أن يصل الماء إليه ويصنب منه ، تلايزال يسيل إلى أن يتكشف رأحه الذي في الماء . ولا يمكن ذلك إلا أن يمكون الرأس الذي يمس أسفل من سطح الماء . فأما إذا كان أعل منه فإنه لا ينصب منه (ص ٢٥١) .

هذه الفريضة (۱) محال — قبل إنها وإن استحالت فالذى لز م بعدفر ضها ليس يلزم عليها ، وإنما فرضنا المحال لتنكشف حال غيره مما يبحث عنه . وقد يفعل أرسطوطاليس هذا ، فإنه قال : الذين جعلوا علة وقوف الأرض حدة دور الفلك — أرأيم لو وقف الفلك أين كان يكون موضع الأرض ؟ ولا بد أيضاً من أن نفرض تعزى الهيولى من الصورة لتخلص لنا الهيولى ، وقد قال ثامسطيوس إن نهايات مقعر فلك القمر تلتقى . — لو صحت هذه الفريضة [ ١٧٠] فيقال له : لم يجب أن تلتقى ، وليس الفلك على ما هو عليه من النظام بالأجسام الذى فيه ؟ وهكذا القول فى كرة نحاس مجوفة فيها هواء فاستحال إلى الأرض ، فإنه يأخذ منها التول فى كرة نحاس مجوفة فيها هواء فاستحال إلى الأرض ، فإنه يأخذ منها إثبات البعد الحالى ووجوده فنكون بقولنا بنفى البعد الحالى قد تسلمنا المطلوب البات البعد الحالى قد تسلمنا المطلوب سو إنما نتوصل بذلك إلى أن فى الوجود (٢) بعداً سوى بعد الأجسام وإن لم غل . وإن قبل إن نهات الكرة المقعرة (٣) تلتقى — قبل : فلو لم تلتق — مع أن ذلك عالى — ألسنا كنا نتوهم فيما بين النهايات بعدا خالي ؟!

قال يحيى: قد تسلمت المطلوب بقولك: كنا نتوهم أن فى داخلها بعداً ــ وليس كل توهم بطابق الوجود ، فإن توهم عنز ــ أيثل < لا> يطابق الوجود .

ابن السمح:

مسألة: لو فرضنا سلب الأجسام التي بين نهايات بسيط فلك القمر المقمر مع البعد الذي بينه ماكنا نتوهم . فإن قال : كان تنطبق نهايات البسيط – قلنا : فقد قلت بانطباقها لعلة من العلل ؟ قلت أنا : وهذا التوهم الذي ذكره قائم فيما وراء بسيط كرة البروج المحدودب وليس يثبت من خارج هذا البسيط بعد أصلا . فأما من قال إن البعد هو بعد جسماني عار من كل كيفية فقد أبطل ، لأن البعد الجسماني ليس هو إلا بعدا ذا كيفية ، ويلزم من حصول المتمكن فيه وجود جممين في مكان .

<sup>(</sup>١) القريقية 🗕 القرض .

<sup>(</sup>۲) ل : بعد .

<sup>(</sup>٢) ل : المقمر .

قال : وقد وفينا الآراء الشائعة فى المكان من أنه مساو لذى المكان ، ومن أنه لايتحرك ، ومن أنه يحتوىعليه ، ومن أنه ليس غير نهاية المحتوى. وليس يلزم أن يتداخل بعدان ، لأن الجسم لايقسم البعد ، ولا البعد يكون فى الجسم ، وإنما يكون الجسم فيه .

ابن عدى: قد صار بهذا الأخير إلى قول أرسطوطاليس .

ابن عدى : إذا كان المكان بعداً ، وكذلك الحسم ، فلم صار أحدهما يداخل الآخر بأولى من العكس؟ وإن لم يكن الجسم يقسم المكان فكيف يملوه ؟ وقد قال يجي إنه يملوه .

إن قال قائل إن البعد هو من الكم ، والكم لا يقوم في جوهر – فالجواب أن الأمور لاتبنى على أوضاعنا ، بل الأوضاع تبنى على الأمور. ولئن جاز أن يقال إن الكم لا يوجد بذاته لأنا كذا وجدنا – فإنا قد وجدنا أيضاً الجوهر لا يغلو من الكم ولامن المقولات كلها . فيجب أن تمنع من وجود الجوهر بذاته . وأيضاً كما أن الهيولى لا تعرى من الصورة جاز أن تعرى من صورة معينة ، لكن تخلع صورة وتلبس أخرى – كذلك البعد المكانى لا حيعرى (١) من جسم ، وإن جاز ح أن > تبدل فيه الأجسام . فأما فوق وأسفل فقد قالوا إنه لا يمكن أن يثبت إذا كان المكان هو الأبعاد ، لأن المكان قوة لأجلها ومثال هذا يلزم من حد المكان بأنه بسيط المحتوى المقعر ، لأن الفوق وإن كان مقعر الكرة القمرية فالحواء ليس هو فوق ؛ وإن لم يكن فوق فايس فى مكانه الحاص به ، إلا أن يقال إن الفوق صورتان (٢) .

ابن عدى : فوق يقال على ضربين : على الإطلاق وهو مكان النار ، وإما بإضافة وهو مقعر كرة النار .

يميى: الأجسام الطبيعية إنما تطلب الانبعاث إلى فوق وأسفل ، لا لأن للأماكن قوة تشتاق لأجلها الأجسام إلى هذا الانبعاث ، بل لأجل الترتيب الوضمى فإن الله سبحانه جعل وضع الأرض فى الوسط والأسطقسات الأخر بالحيث الذى هى فيه .

<sup>(</sup>١) بياض مقدار كلمة أصلها ما أثبتنا .

<sup>(</sup>۲) له : صورتين

ابن عدى : يقال له : فيمكن إذاً أن تجعل الحالق – عز وجل – وضع الماء غير هذا الوضع ؟ وأيضاً الطبيعة مبدأ حركة وسكون ، فإن كان مبدأ حركة الأجسام إلى أماكن هوالترتيب الوضعى < و(١) > هوهذا الترتيب فمي وجد جسم في غير مكانه فهو إذاً غير مفارق للطبيعة .

أصحاب أرسطو يقولون على ما حكاه يحي: الأشياء العلوية تجرى مع الأشياء التى دونها تجرى مجرى الهيولى ، والأشياء التى دونها تجرى مجرى الهيولى ، والمهيولى تشتاق إلى الصورة كاشتياق القبيح إلى الحسن ، والأنبى إلى الذكر لأنه يشتاق إلى الكون ، والكون هو كماله ، وكماله هو الصورة ، فبحق تشتاق النار إلى بسيط الكرة القمرية حتى تصورها وتزينها ؛ وتكميلها أن يكون الواحد فاعلا والآخر منفعلا ، والفعل والانفعال ليس هو شيئاً غير الماسة .

يحيى : قالوا إن الأبعاد إذا كانت متناهبة فنهابتها سطح ، وكل سطح فهو نهاية جسم ، ولا يسلم يحيي أن كل سطح فهو نهاية جسم(٢) .

<sup>(</sup>١) بياض في آلاصل مقدار حرث أو حرفين .

 <sup>(</sup>٧) ورد،بعدما في الصلب ؛ وآغر الجزء السابع من أجزاء الشيخ أبي الحسن».
 وفي الحاش : وآغر الجزء السابع من أجزائه بمطه دحه الله » .

## التعليم الثامن

## < االفصل الرابع: تتمة >

1111

وقد يظن أن إدراك المكان أمرٌ عظم عسير ، من قبل ما يلوح فيه من أمر الهيولي والخلقة ، ومنْ قبَل أَن تنقل (١) المنتقل يكون في المحيط به وهو ساكن ؛ ويتخيل بهذا السبب أن هاهنا بعداً ما فيما بين الغايات (٢٠) غير المقادير المتخركة (٢) . ومما يعين على توهم ذلك بعض المعونة أمر الهواءِ ، فإنه يوهم أنه لاجسم، ولذلك قد يخيل أن المكان ليس إنما هو نهايات الإناء فقط، بل مع ذلك ما بينها على أنه خلاء . فكما أن الإناء مكانّ منتقل ، كذلك المكان أيضاً إناءً غير متحرك . ولذلك منى كانما حمو >داخل مُتَحَرِّك حينحرك و يبدل في متحرك، مثل السفينة تسبر في النهر ، فمنزلة المحيط حينتذ عنده منزلة الإناء لامنزلة المكان . وواجب أن يكون ( ١٧١)

(١) ص : يتثقل

<sup>(</sup>٢) فيها بين الغايات : أي أمر أ ومطأ متنقلا عن المقادر المتحركة

<sup>(</sup>٣) في الهامش : أي في المكان .

المكان غير متحرك ، ولذلك إن كان ولا بُدَّ فالنهر بأسره أولى بأن يكون مكاناً لأَنَّ كله غير متحرَّك .

فنهاية الخط إذاً غير المتحركة الأولى هي المكان. ٢٠

فلاً جل ذلك يرى الناسُ جميعاً أن وسط السماء وآخر الحركة الدورية ( مما يلينا ) أما هذا ففوق ، وأما ذاك فأسفل على الخصوص والتحقيق ؛ من قبل أن ذاك لابتُ أبداً ، وآخر الدورية (١) باق على حالة واحدة ؛ فإذ كان الخفيف هو المنتقل بالطبع إلى فوق ، والثقيل هو المنتقل بالطبع إلى أسفل ، فإن أسفل هو النهاية المحيطة التي تلى الوسط والوسطُ نفسه ؛ وفوق هو النهاية المحيطة التي تلى ( يعنى الأرض ) والأقصى نفسه ، أى الحد الذي حدّ به المكان .

ولذلك قديُظن أن المكان بسيط وكأنه إناءٌ ومحيط.

71

orba = دورة الفلك.

وأيضاً فإن المكان والأمر<sup>(۱)</sup> \_ لأن <sup>(۲)</sup> نهايته تطابق نهاية المكان \_ معاً ، وذلك أن النهايات والمتناهى عدها معاً .

## بحيي :

إن أرسطو ضمن أن يتكلم في المكان : ما هو ؟ - كلاماً تنحل به التحيرات الواقعة فيه ، وببين معه أن ما هو لازم للمكان في التعاون المشرك لازم للمكان الذي قد أخبر عن حده ، وتبين به العلة التي من أجلها صار البحث عن ماهية المكان عسراً معناصاً . وقد ابتدأ في هذا التعليم فأخبر عن علة اعتياص القول في المكان ، وهي أنه يلوح من أمر المكان أنه الهيولي والحلقة وأنه البعد الذي بين غايات المكان وأنه نهاية المحتوى ؛ وبين أنه يتوهم في المكان أنه بعد من وجهين : أحدهما أنه يظن أن بعداً قائماً بنفسه وأن الأجرام تتعاقب عليه وإن اختلفت كيفياتها . وسبب هذا الظن سرعة حركة (٢) الأجرام . والتاني أن الهوام لا يحرك الحواس كما يحركها بنى الإناء ولمكان إلا بالحركة ، وإن المكان هو الحلاء ، لأنه لا فرق بين الإناء والمكان إلا بالحركة ، وإن المكان هو الحلاء ، لأنه لا فرق متنقل ، والمكان إلا بالحركة ، فإن الإناء مكان متنقل ، والمكان إناء غير متنقل ، والما يتحرك معها وزن الأولى أن تجرى يجرى ما في الإناء إذا أضيفت (٤) إلى الماء الذي ينتقل معها ؛ فإن أضيفت (٤) إلى الحفرة التي هي النهر كانت في مكان .

ثم بين أرسطو لزوم الأشياء التي قد شاع لزومها للمكان لما حد به المكان . فمنذلك وأسفل للمكان ، فإن فوق وأسفل للمكان ، فإن فوق وأسفل يشترك فهما

<sup>(1)</sup> في الهامش : يمني بالأمر : المتمكن .

<sup>(</sup>۲) ل : ان – رهو في اليوناني 🖚 γάρ 😑 لأن – فأصلحناه .

والمصى في العبارة هو : وكذَّك فَإِنْ المكان مع الأمر المتمكن ، لأن مع المحدود الحد .

<sup>(</sup>٣) له : حرة .

<sup>(</sup>٤) له : اضفت .

<sup>(</sup>ه) ل : اصعب .

المكان الطلق . وأما فوق فإنه بقال على بسيط كرة الغمر المقعر (۱) ، ويقال أيضاً على الشيء الذي يحتوى عليه هذا البسيط ، وهو الشيء الحفيف . وأما أسفل فهو وسط الكل . وهذا إما مركز الكل ، وإما البسيط المحيط بالأرض إما [ ٧٧ ] في بعضها بالهواء ، وإما في بعضها بالماء ؛ فيقال أسفل على النقيل الذي يحيط به هذا البسيط . – وأيضاً فإن المكان يلزم ألا يتحرك . أما العالى فإنه لا يتحرك : لا في العدد ولا في الصورة، فإن صورته لا تتغير ولا عدده ، وإنما تتحرك أجزاؤه والجملة غير متحركة بنوع من أنواع الحركات. وأما المكان الأسفل فإنه غير متحرك في الصورة لأن صورته الأرض ، والمواء لا يتغير ، وإنما يستحيلان في أجزائهما وليس هو العدد غير متحرك لأنه ليس مماسة أجزاء الهواء للماء على حالة واحدة .

وما قبل أيضاً فى المكان من أنه مساو فهو لازم لنهاية المحتوى لأن النهايات إذا تطابقت تساوت .

#### عي :

إلا أن النهاية لا تساوى الجسم فى الثلاثة الأبعاد ؛ والبعد يساويه فيها . فمن أثبت المكان بعداً فهو أحق بالمحافظة على هذه الحاصة الكائنة . ولذلك أيضاً المثبتون للمكان بعداً أحق بالمحافظة على ماقيل من أن المكان لا يتحرك ، لأن الأبعاد الحاليقلا لم تكن أجساماً ولانهايات لها لم تتحرك فإنها نهاية المحتوى، فلأنه نهاية جسم ما وجب أن يكون متحركاً إذا تحرك الجسم . وقد يختلف مكان الشيء فى الصورة : فإن ما أحاط به الماء فى قعر النهر يحيط به الهواء إذا نضب الماء عن النهر .

وقد احتج محتجون عن أرسطو فقالوا: إن المكان ليس هوالبسيط، لكن بسيط له نسبة إلى غيره وهى نسبة المحتوى. وليسر المكان من هذه الجهه متحركاً وإن تبدلت أشخاصه لما كانت الصورة وهى الاحتواء فيحضوره فى جميع أشخاصه وأعداده كما نقول فى الأشياء النامية والمغتذية إنها تلك الأولى وإنها باقية على ما كانت عليه فى العدد لما كانت الصورة محصورة فيها ، وإن كانت الهيولى نسيل أبداً. \_ ونقول فى ذلك إن هذا يوجب أن تكون(٢)

<sup>(</sup>١) أو صوابها : المقمرة – صفة فلكرة أ

<sup>(</sup>٢) ل : ماكن االامكان واحدة .

واحدة فيكون سقراط وهوفى السوق وفى مدرسة الحكمة فى مكان واحد . فإن قبل إن النهابة لا تنحرك بداتها وإنما تتحرك بالعرض \_ فنتول : إن البسيط ليس هومكانا منحيث هو بسيط ، لأن ذلك يوجب أن يكون كل بسيط مكاناً ، لكن هو مكان من حيث هو محتو وهو من هذه الجهة متحرك ، لأن ما كان يحتوى على جسم غير متحرك قد لا يحتوى عليه . وأما المعنيان الآخران \_ وهى : أن المكان يحتوى من غير أن يكون شيئاً مما يحتوى عليه ، وأنه يتخلف عما فى المكان \_ فإنه لم يذكرهما هاهنا . وبين من حد المكان أنه محتو ؟ وإذا كان [ ٢ لا ] نهابة المحوى فليس هو شيئاً من المحوى ، لكنه من الحاوى . والشيء فى المكان يفارق المكان . وأما الذين يقولون إن المكان بعد فإنهم بينون فيه أنه ليس شيئاً من المسمكن ، وأنه يقولون إن المكان بعد فإنهم بينون فيه أنه ليس شيئاً من المسمكن ، وأنه في أن يوجبون ذلك المكان، علم أن يوجبوه كما يوجبه القائلون بأن المكان نهابة المحتوى لأن هولاء صح لم أن يقولوا ذلك لما صح أن الجسم يحتوى على الجسم ، وكانت نهابة المحتوى على الجسم ، وكانت نهابة المحتوى على الجسم ، وكانت نهابة المحتوى على الجسم ، وكان ذا ثلاثة أبعاد، فإن حد الأبعاد يحتوى على الجسم ، وكان ذا ثلاثة أبعاد ، فإن حد الأبعاد يحتوى على الجسم .

#### ابن عدي :

إذا كانت له ثلاثة أبهاد كان مداخلاً لا محتوياً .

#### يحيى :

قوم فسروا قوله : المكان الأسفل ــ بالمركز ؛ والأولى أن يفسر بالمحيط. الأقرب بالأرض أو الأرض، لأن المركز لبس بمحيط ولاهو أيضاً بمُحدٌ .

الأرض يحتوى على بعضها الهواء ، وعلى بعضها الماء ، ولأن الماء من الأجسام التي تكون في مكان بالطبع والمواء ليس بمحتو عليه من كل الجهات لأنه يماس جزءً من ، فيجب أن تكون مكانة الهواء مع ذلك الجزء من الأرض ، وقد كان ذلك الحزء من الأرض ، مكانة ذلك الحزء من الأرض ، وقد كان ذلك الحزء من الأرض مكانة ذلك الحزء من الماء ، فيعرض أن يكون الشيء الواحد مكاناً لمكانة .

# التعليم التاسع

# الفصل الخامس

< النمكن ؛ حلُّ الصعوبات > ٢١٢

فنقول الآن إن أى جسم كان خارجه جسم ما محيط الله به فإن ذلك الجسم في مكان ، وأى جسم لم يكن خارجه جسم فليس في مكان . ومِنْ قِبَل ذلك إذا نزلنا الماء بهذه الصفة (١) لكانت أجزاؤها ستكون متحركة ، وذلك أن بعضها يحيط ببعض ، فأمّا جملته فإنه كان من وجه غير متحرك . وذلك أن من جهة ماهو كل فليس يعتبر معا مكاناً ، ومن وجه آخر فإنه متحرك دوراً ، فإن هذا المكان إنما هو مكان للأجزاء (٢) وبعض ٢١٢ يتحرك إلى فوق ، وبعض إلى أسفل لادوراً ، وبعض إلى أسفل لادوراً ، وبعض إلى فوق وإلى أسفل وهو ما كانت له كثافة وتخلخل.

<sup>(</sup>١) في الحاش : ٥ أي يصف بصفة الكل حتى يكون العالم كلا ما ،

<sup>–</sup> وكأنه يعني بصفة الكل حتى يكون العالم كلا ما a .

<sup>(</sup>٣) في الهامش : أبي أن المكان الذي عليه يعض الأجزاء ليعض في الحركة الدورية إنما هو كان للأجزاء ، لا الكل .

٠

والأُشياءُ ، كما قلنا ، منها ما هو في مكان بالقوة ومنها ما هو في مكان بالفعل . فمنى كانت المتشابهة الأجزاء متصلاً ، فإن أجزاءه تكون بالقوة في مكان ؛ حتى إذا افترقت ، إلا أنها تكون متلاقية ، عنزلة الضبة (١) ، فإنها تكون في مكانِ بالفعل . وأَيضاً بعضٌ <sup>(٢)</sup> بالذات ، مثال ذلك أَن كل جسم متحرك حركة نقلة أوحركة نماء فهو بذاته بحيث ما والسماءُ كما قلنا ليست بحيث ما بجملتها ولافي مكانما ، إذ كان ليس يحيط بها جسم أصلاً ؛ لكن من جهة أنها تتحرك فمن هــذه الجهة صار لأَجزائهـا مكانٌ <sup>(٢)</sup> (٧٧ب) أيضاً وذلك أن أجزاءها لازم بعضها لبعض (قسطا : وذلك أن أجزاءها بعضها يحتوى على بعض) حويعضها في المكان >بالعرض مثال ذلك النفس والسماء، أى جملة العالم ؛ فإن الأُجزاء \_ من وجه ما \_ كلها في مكان ، وذلك أن بعضها يحوى بعضاً دَوْراً . ولذلك صار

 <sup>(</sup>١) كذا . وهي تقابل في اليونان : ๑०००० أي كومة (من القمح أو الأرض أوالتر اب النم ) .

ر بہ ہے ؟ . (۲) أي موجودةفي المكان بالذات .

 <sup>(</sup>٣) عند هذا الموضع في الهامش : أبو على : يقال إن الفلك الحاوى في مكان بالعرض من
 حبث يتعلق بما هو في مكان ، وذلك أن له تعلقا بكرة البررج .

الفوق يتحرك دوراً . فأما الكل فليس بحيث . وذلك أن «حيثاً» (يعني المكان) هو في نفسه شيء ما ، ويحتاج إلى شيء آخر يكون خارجاً عنه يحيط به ؛ وليس سوى الكل والجملة (۱) شيء أصلاً خارجاً عن الكل ، ومن أجل ذلك الأشياء كلها في السماء لأنه خليق أن تكون السماء هي الكل . وليست السماء هي (۱) المكان ، بل شيء من الكل . وليست السماء هي (۱) المكان ، بل شيء من السماء وهو آخرها المماش للجسم الذي له أن يتحرك ؛ ولذلك الأرضُ في الماء ، والمهاء في الهواء ، والهواء في الأثير والأثير في السماء ، فأما السماء فليست أيضا في شيء آخر .

وقد بان من ذلك أن المكان إذا قيل على هذا النحو فإن الشكوك فيه كلها تنحلُّ به . وذلك أنه لايجب أن يكون ينمى بنماء ما فيه ، ولا يكون للنقطة مكان فلا يكون جسمان في مكان واحد بعينه ، ولا أن يكون لنا بُعْدُ ما جسماني (") . وذلك أن ما بين المكان إنما

<sup>(1)</sup> ل: بالجملة – والأوضع ما أثبتناه م

<sup>(</sup>٣) ل : السهاء والمكان . – وفى الهامش : فى نقل قسطا : «وليست السهاء فى ثىء ألبتة كا قبل ولا فى مكان – يعنى بالسهاء هاهنا العالم بأسره ، وليس هو مجيث ما لأنه غير منسوب إلى شىء مجويه أيكوه مجيث ما لأن ما يتشوق إلى شىء يحويه فهو مجيث ما كالفلك المكوكب وما رئسب إلى شىء قد حواء فهرنى مكان .

<sup>(</sup>٣) ل : جمياني – والممني بحسب اليوناني : ولا أن المكان بعد جمياني .

هو جسم \_ أى جسم اتفق \_ لا بُعْد جسم . والمكان أيضاً بحيث ، لاعلى أنه في مكان ، بل على ماعليه النهاية في المتناهي ؛ فإنه ليس كل موجود ففي مكان، بل الجسم الذي له أن يتحرك . وبالواجب صار كلواحد من الأجسام إنما ينتقل إلى مكان بعينه ، وذلك أنكل ما كان تالياً لشيء مُلاقياً له لاقشراً فهو مُجانِسُ له . فمتى كانت هذه الأشياء مما هو منصل لم يفعل بعضها في بعض ، وأمنى كانت إنما هي متلاقية فعل وانفعل بعضها عن بعض ، والكل لواحد واحد من الأشياء فهو بالطبع يلبث في المكان الذي يخصُّه ؛ وذلك بالواجب إذ كان الجزء أيضاً يلبث وكان ما في المكان قياسه قياس الجزء المنتقل إلى الجملة (١) ، مثال ذلك متى حرَّك محركً ١٢١٣ جزءًا من الماء والهواء . وخليق أن يكون أيضاً قياس الهواء عند الماء كأنه هيولى وذلك صورة؛ أما الماء فيمنزلة الهيولى للهواء ، وأمَّا الهواء فيمنزلة فعل ما لذلك ، وذلك أن الماء هو بالقوة هواءً ، فأما الهواء فإنه بالقوة على وجه آخر.

(١) في الحامش : يعني بالجملة الكل الذي ذاك جزء منه .

وقد ينبغى أن يلخص (١) بأخرة ، ولكن الضرورة دعت إلى ذكره فى هذا الموضع ، وإن كان القول فيه غير بَيِّن فى هذا الموضع فإنه سيبين هناك . فإن كان الشيء الواحد بعينه هيولى وكمالاً (١) ... وذلك أنهما جميعاً ماءٌ غير أنه ذاك بالقوة وهذا بالكمال ... فمنزلته منزلة الجزء على وجه من الوجوه عند الكل ، ولذلك (١٧٣) صار هذان متلاقبين، وقد يصيران متصلين إذا صارا جميعاً واحدًا بالفعل.

## بحى :

إن أرسطو لما بين الأجسام التي في مكان ، أخذ في أن ببين الأجرام التي ليست في مكان . فهو يقول إن كل جسم يحويه جسم فهو في مكان ، ومالا يحويه شيء من خارج فليس هو في مكان . فلو قدرنا أن الكل (أ) ماء وأن بعضه مماس لبعض غير متصل كالاستقصات التي في الكل فإن ما هو مجزأ فهو في مكان ، فأما الكل فليس في مكان لأنه ليس يحويه شيء إذ لوحواه شيء لما كان كلا . وإنما شبه ذلك بالماء لأنه (أ) من أشد الأسطنسات حاجة شيء لما كان كلا . وإنما شبه ذلك بالماء لأنه (أ) من أشد الأسطنسات حاجة

<sup>(</sup>١) أي أن تبحث في هذه الأمور فيها بعد .

<sup>(</sup>٢) في الهامش : وفي نقل قسطا : فإن كان شيء واحد بعينه عنصراً وكالا ، والماء سها ».

<sup>(</sup>۲) أن = الآم ربيعث وأن هو مبحث «وجوده الثي». ما حال الآم و مبحث وماه هو مبحث وماه الثيه .

 <sup>(</sup>٤) عند هذا الموضع في الهامش : إنما صار أحدما كأنه جزء من الآخر لما كان ذكره مير
 أنهما بالقوة شيء واحد ولتقارجها في العليم صارا متلاقبين .

<sup>–</sup> دالموآه يصير عل وجه آغر ماه ، أى عل وَجُه النساد بمَلَاف ما يصبرعليه الماء هواء لأن ذلك كون » \_

<sup>(</sup>٤) ص : الآنها .

إلى ما يحويها . فبين أنه لوكان الكل ماء مع أنه بهذه الصفة لم يكن في مكان إلا أن الكرة الحارجة ، وإن لم نقل على الحقيقة إلما في مكان ، فإنه يقال إلما في مكان على بعض الوجوه ، وهو من قبل أن أجزاءها يحتوى بعضها على على بعض . وقال بعض الفسرين إنه يقال إلما في مكان ، ومكالما البسيط المحدب من الفلك الذي هو في داخله . ووجه شبه البسيط المحدب بالمكان هو أن المكان الحاوى يفرز المتمكن ويفصله من غيره من الأجسام حكذلك هذا البسيط يفصل الكرة الحارجة من سائر الأجسام ويفرزها .

#### ابن عدی :

هذا البسيط المحدب يقال له حيث لا مكان . وقيل أيضاً : وجه شبه هذا البسيط بالمكان هو أن الكرة الحارجة كل نقطة مفروضة منها (۱) توازى نقطة من هذا البسيط ، كما أن نقطة الحاوى الموهومة توزاى نقطة المحوى ، والأجسام المتحرك ح منها > ما يتحرك دوراً ، وهذه في مكان خلاء الكرة الحارجة ، وإما أن تتحرك على استقامة وهذه في مكان كلها ، لأن مايتحرك على استقامة فهو يطلب بحركته مكانه الحاص به وهو ما يحتوى عليه لأن كل متماسين ، طباعاً لاقسراً ، فيينهما ثبىء يشتركان فيه ؛ وإنما قلنا: لاقسراً - لأن الهواء يماس الأرض وليس أحدهما يطلب الآخر ولا يشتركان في شيء مثل مشاركة النار للهواء ، والماء مشارك للأرض في البحر ، والهواء والماء بشركان في البحر ، والهواء والماء وكذلك الحواء يطلب السفل إلى الماء ، إذ كان بمجاورته للنار يتم كونه . وكل شيء فهو يشناق إلى كونه . واستحالة المواء إلى الهواء كون . وأما النار فتشارك الكرة القمرية فساد . واستحالة الماء إلى الهواء كون . وأما النار فتشارك الكرة القمرية فساد . واستحالة الماء إلى الهواء كون . وأما النار فتشارك الكرة القمرية فساد . واستحالة الماء إلى الهواء كون . وأما النار فتشارك الكرة القمرية فيها ونيران .

ثم إن أرسطوقهم قسمة أخرى ، فقال : الجسم إما أن يكون في مكان بالفعل ، وإما بالقوة . أما بالفعل فنحو أن يتحاز بحيرً مختص به نحو هذه الجوزة ، ومنه ما يكون في مكان بالفوة وهو أجزاء ما هو في مكان بالفعل أفراً عنه . كان يتحاز فيه .

<sup>(</sup>١) ل : شه

<sup>(</sup>۲) ل : صارت .

وأيضاً في المكان إما أن يكون في مكان بالذات ، وإما في مكان بالمرض . فما في مكان بالذات كالأشياء المتحركة حركة استقامة ، والنماء ؛ والأشياء التي مكان بالمرض كالكرة الحارجة والنفس والكيفيات . والكرة الحارجة ليست في مكان بالفعل لأنه لا يحويها شيء ، ولا في مكان بالذات لأنها لا تتحرك على استقامة ، فتنقل جملتها ، ولاهي في مكان بالقوة لأن ما هو في مكان بالقوة يجوز أن يحرج إلى الفعل فيكون في مكان بالفعل كقطع هذه الحرزة ، وذلك غير ممكن في الكرة الحارجة . وإنما يقال إن هذه الكرة تكون في مكان بالعرض من قبل أجزائها ، وذلك أن أجزاءها في مكان .

قال ثامسطيوس : ولعل أرسطو وضع قوله إن الكل يكون فى مكان يعرض من قبل الأجزاء ــ موضع قوله على القصد الثانى ، لأنه قد منع أن يكون الكل فى الأجزاء على أنه فى ذانه بالعرض .

وقال يحمى: لعله أراد بقوله بالعرض ها هنا من قبل شيء آخر ، فكان الكل من قبل الأجزاء يكون في مكان : فكما أنا نقول إن اليد متحركة بالذات من قبل الجملة ، ولا نقول البد متحركة بالعرض ، فكذلك نقول في كون الكل في مكان .

ثم إن أرسطو لما بين الوجه فى عسر المكان واعتياص القول فيه ، وبين لزوم الأشياء السابقة حصولها فى المكان له ، بين كيف تنحل الشكوك المقولة فى المكان من قبل الحد الذى أنى به . وقد كان قبل إن الجسم إن كان فى مكان وهو ذو ثلاثة أبعاد وليس للجسم حد سوى هذا فيعرض من ذلك أن يكون جسمان فى مكان . وهذا مبنى على أن المكان هو الأبعاد . وليس هذا صحيحاً عنده .

والشك الآخر : إن كان الجسم في مكان ، والنهايات كالسطح والحط والحط والنقطة في مكان أيضاً ، وهذا غير لازم لأن النهايات غير منفصلة فيحوبها حاو، وإنما الحاوى يحوى جملة الجسم ؛ وإذا لم نقل إن الأجزاء في مكان فبالحرى ألا يقال ذلك في النقطة والحط والسطح.

# قال يميي : ،

وعلى قولى أيضاً إن النهاية لا تملأ البعد، فيلتم يلزمني أن يكون في مكان ؟

فإن لزمنى أن تكون فى مكان [ ١٧٤ ] لأنها تلقى نهاية البعد ، لزم أرسطو أن تكون نهاية المتمكن فى مكان لأنها تطابق نهاية الحاوى. \_ وقد كان قبل أيضاً : يجب إذا تما الجسم أن ينمى مكانه . وهذا باطل لاته إذا تمى الجسم اتسع مكان الحاوى : إما بانقباض إلى خلف ، وإما بالتعاقب . وأيضاً فإن النماء يكون من الخذاء فينضاف مكان الغذاء الحاوى إلى مكان المقتذى فيعظم ويصير حاوياً الباقى . وعلى قول القائلين بالأبعاد فإن النامى يزحم الجسم المجاورله فيجتمع ذاك فيوسع له مكاناً أو يأخذ النامى البعد الذى كان قد شغله الغذاء فى حال من غير أن يحصل فيما بينهما خلاء . وأما قول زينون ؛ إن كل شىء فى مكان فللمكان مكان ، إلى غير غاية \_ لا يلزم ، لأنه إن كان كل شىء فى شىء فالمكان فى ذى النهاية كالنهاية فى ذى النهاية . وليس يجب أن يكون كل جسم فى مكان لأن الأجسام المتحركة حركة استقامة هى فى مكان م محركة دورية إلا الكرة الأخيرة .

قال أرسطو : فإنه يتحرك على استدارة لأن هذا المكان إنما هو مكان للأجزاء .

يحيى: قال قوم إنه عنى بالأجزاء ها هنا آخر الكل وهى الأكثر التى يماس بعضها بعضاً والأجسام التى يلى بعضها بعضاً فإنه قال إن الكل ليس فى مكان ، وإنما الأجزاء التى هى فى مكان وليس ماكان مكاناً للأجزاء أتيم ذلك بأن قال : لكنه يتحرك على استدارة ، وهذا مكان الأجزاء ، ولم يقل إن الكرة العليا إنما صارت مكاناً لما يليها لأنها تتحرك دوراً ، لكنه أراد أن بيين أنها غير متصلة بالأجسام التى تليها بل منفصلة ، ولذلك تتحرك حركة دورية فى ذائها . قال أرسطو : وأما الفوق والأسفل فلا ، لكن على الاستدارة ؛ وبعض الأشباء يتحرك فوق وأسفل وهى كل ما فيه تكافف وتخلخل .

يحيى: إن كان بعض الأجزاء يتحرك إلى فوق وإلى أسفل ، وبعضه يتحرك دوراً فمن البين أنه يعنى بالكل جملة العالم الذى الأكر والأجزاء من الكائنة أسطفسات له .

يحيي : الحركة بالحقيقة هي المستقيمة لا الدورية ، لأن تلك دوران ،

وذلك أن الحركة هى النقلة والمتحرك على استقامة هو الذي يحرك جملته لا المتحرك دوراً .

قال أرسطو : ومن قبل أنها تتحرك صار لأجزائها مكان .

یحی : بعنی بأجزائها الاکر الی داخل الکرة الحارجة ، وهو یأخذ الاکر علی أنها کالشیء الواحد . والذی ببین أنه یعنی بأجزائها ما قلناه أنه أتب ذلك بأن قال : فإن أجزاءها بعضها يحتوی علی بعض ، وأما التالی فهو للشیء الذی بتیم شیئاً آخر وهو مماس له .

يحيي: إذا كان الكل فى الأجزاء [ ٧٤ ب ] وأجزاء السماء فى مكان إذا أردنا بالسماءكله الأكر والأجزاء فى مكان ، فالكل فى مكان يعرض .

يحيى: قوله لأن الأجزاء كلها في مكان على طريق ما ــ أنه اشترط قوله على طريق ما ، لأنه ليس كل الأجزاء في مكان لأجل أن الكرة الخارجة وأجزاءها المتصلة ليست في مكان .

يحيى: قوله: و لذلك إنماتنحرك باستدارة ما فوق فقط \_ يعنى لأجل أن الكرة الخارجة ليست في مكان ما تحركت على استدارة ، لأن ما يتحرك على استقامة فهو لا محالة في مكان .

قوله: فإن الكل لبس في شيء - أراد أن بين أن السماء إن كانت في مكان من قبل أجرائها فإنها لبست في مكان على الحقيقة لأنه لا يحويها شيء . ثم بين أن قوله إن السماء لبست في مكان يوافق القول القديم : إن كل شيء في السماء . وإنما قال لأنه لم يبرهن(١) من قبل أنه لبس خارج السماء شيء . وقوله : ولا يكون بُعُدٌ جسميًّ : أي بُعث قابل للجسم . الأجزاء التي في الكل هي متصلة فلا يفعل بعضها في بعض ؛ والتي في مكان هي ماسة للمكان غير متصلة ولا يفعل بعضها في بعض ؛ والتي في مكان هي مماسة للمكان غير متصلة ولا يفعل بعضها في بعض .

<sup>(</sup>١) س : برهن .

## التعلم العاشر

## القول في الخلاء

## القصل السادس

< الخلاء ؛ وضع المسالة ؛ بحث جدلى >

قال أرسطوطاليس:

1715

وينبغى أن تعلم أن من حق صاحب الطبيعة أنيجعل نظره \_ على هذا النحو الذى جرينا عليه فى أمر المكان \_ فى أمر الخلاء فيبحث عنه : هل هو ، أوليس هو؟ وكيف أيضاً هو ؟ وما هو ؛ وبينهما تقارب فى باب جحدهما والتصديق بهما من قبل ما يخطر بالبال منهما : فإن الذين يقولون بالخلاء يضعونه منزلة مكان ما وإناء ؛ ويُظن أنه ملاء متى كان فيه الحجم الذى إياه يقبل ؛ ومتى عدمه كان خلاء \_حتى يكون الخلاء والملاء والمكان مغنى واحداً بعينه ، غير أن وجودها ليس واحداً .

وقد ينبغى أن نجعل ابتداء نظرنا أن نقتص مايقوله

مَنْ يعتقد أنه موجود ، ومايقوله منْ يعتقد أيضاً أنه غير موجود ، وثالثاً العلوم المتعارفة فيها . فنقول : إِن الذين راموا أن يبيّنوا أنه غير موجود لم يناقضوا المعنى الذي إليه يذهب الناس في قولهم «خلاء» بل المعنى الذى يعنونه هم بهذا الاسم بالخطإ منهم ؛ مثل أنكساغورس ومَنْ سَلَك سبيله في المناقضة ؛ وذلك أنهم يذهبون على أن الهواءَ شيءٌ ما بأن يغمزوا على الأَزقاق<sup>(١)</sup> فيرُون بذلك أن الهواء ذو قوة ، وبأن يحبسوه فی الآلات التی توصف بسرّاقات وتسمی سحارات<sup>(۲)</sup> الماءِ . فأَما الناس فإنما يذهبون في قولهم «خلاء» إلى أنه بُعْدٌ ليس فيه جسمٌ محسوسٌ أصلاً . ولما كانوا يرون أن كل موجود فهو جسمٌ قالوا : إن الشيء الذي ليس فيه شيءٌ أصلاً فذلك الشيء خلاء ؛ ولذلك رأوا فيما كان ( ١٧٥) مملوءً هواءً أنه نارغ . فليس الذي كان ينبغي أن يُبَين أن الهواء شيءٌ ما ، بل أنه ليس ها هنا ُبغُدُّ سوى بُعْد الأَجسام لامفارقاً ولاموجوداً بالفعل.

 <sup>(</sup>١) الأزقان ، أحم زق رهو القربة outre , تأثاثان ( = جلد الدابة المسلوخة ) .
 (٢) سعارة الماء قرم د س٣١٨ .

حتى يصيب (۱) الجسم بأسره فيكون غير متصل كما يقول ديمقريطس (۲) ولوقبس (۲) وكثير غيرهما من ٢١٣ المتكلمين في الطبيعة ، ولا أنه شيء مما عساه خارج الجسم أعنى جسم الكل ، وهذا الجسم متصل .

فأما هؤلاء فإنهم لم يعاندوا الدعوى من وجهها . وأما الذين قالوا بالخلاء ، فإن قولهم أليق فى حجاجهم وأشبه وأليق بالمتحصيل من مناقضات أنكساغورس لهم . والذى يقولونه : أما واحدة فإن الحركة المكانية لا يمكن أن تكون ، وهذه الحركة هى النقلة والنماء ؛ فإنه قد يظن أنه لا يمكن أن تكون حركة ما لم يكن خلاء ، وذلك أن الملاء لا يمكن أن يقبل شيئاً ؛ فإن كان قد يقبل فقد يمكن أن يكون جسمان بموضع واحد وأجسام كم شئت معاً ، فإنه ليس لقائلٍ أن يقول إن بين هذا وذاك فرقاً بسببه لا يمكن أن يكون على ما قبل ؛ وإن كان ذلك كذلك بسببه لا يمكن أن يكون أصغر الأشياء يقبل أعظم الأشياء ؛

<sup>(</sup>١) ص : بسب .- والمعنى محسب اليونان : يمتد .

<sup>(</sup>٢) ديلز هشذرات السابقين على سقراطه الفصل ٥٥ ١ ، ٣٨ وما يليها

<sup>(</sup>٣) الكتاب السابق ، فصل ؛ ه أ ، ٢ وما يليها .

وذلك أن الكثير قد يصير كبيره صغاراً ، فيجب إن كان قد يمكن أن تكون كثيرة متساوية بموضع واحد . أن تكون أيضاً كثيرة غير متساوية ، بموضع واحد . فمالسس<sup>(1)</sup> قد بَيّن من ذلك أن الكل غير متحرك <sup>(1)</sup> . قال وذلك أنه إن تحرك فواجب ضرورة أن يكون خلاء والخلاء ليس من الموجودات .

1 2

فهذا وجه واحد يبينون به من ذلك أن الخلاء شيء ما . ووجه آخر أنًا قد نرى أشياء يجتمع بعضها على بعض ويكتنز ، قالوا : مثال ذلك الخمر فإن الخوابي قد تسعها مع الأزقاق ، [قال ، إنك إذا ملأت خابية من عصير العنب ثم فرّغت ذلك العصير في زق ، ثم أدخلت ذلك الزق في الخابية وسِعَتْ تلك الخابية التي كان العصير علوها العصير مع الزق] (٢) فيدل ذلك أن ها هنا مواضع خالية إليها يجتمع الجسم إذا تكاثف .

۱۸

وأَيضاً فإن النماء قد يظن جميعُ الناس أنه إنما

 <sup>(</sup>۱) ديلز : هشذرات السابقين على سقراط ه ، الشادة رقم ۷ ، § ۷ والشادة

<sup>(</sup>٣) بعدها في النص : وهذا بين الظاهر بالحق. – وهي تعليقة أقحمت في الصلب .

<sup>(</sup>٣) هذه تعليقة لشارح ثم أدمجت في نص كلام أرسطِو ، أدمجها الناسخ فيما يبدو .

يكون بتوسط الخلاء ، وذلك أنهم يرون أن الغذاء جسم ، ولا عكن أن يكون جسمان معاً . وقد يشهد على ذلك عندهم ما يعرض أيضاً من أمر الرماد فإنه يقبل من الماء مثل ما كان يسعه الإناء الذي الرماد فيه لما كان فارغاً .

27

وقد كان أيضاً آل فوثاغورس يقولون إن < ثمت > خلاة وإنه يداخل السماء بأن السماء تجتذب مع ماتجتذبه بالتنفس ، إذ كانت تتنفس بالروح الذى لانهاية (١) له ـ الخلاء أيضاً ، وهو الذى يفرز بين الطبائع لأن الخلاء هو تفريق ما بين الأشياء ( ٧٥ ب ) المتنالية ، وهى التى ليس بينها شيء من جنسها وتحديد ؟ قالوا وهذا أولاً موجود في الأعداد لأن الخلاء عندهم هو الذى فَصَل طبيعتها .

YA

فهذا وما أشبهه يكاد أن يكون مبلغ ما احتج به مَنْ قال بوجود الخلاء ، ومَنْ دفع وجوده .

أبو على :

أو كيف هو . ــ وقوله : بينهما تقارب ، أى بين المكان والحلاء :

 <sup>(</sup>١) ق الهامش : هنى نقل الدستى : بأن تجنفه أيضاً مع ماتجنف من الروح الذى لانهاية له
 إذا تنفست ه .

قوله: حتى يكون الحلاء والملاء والمكان معى واحداً بعينه ، أى أنا إذا نظرنا إلى الحلاء من حيث هو ممتد فى الجهات كان أبعاداً ؛ وإذا نظرنا إليه على أنه مملوء كان مكاناً لما هو مملوء منه وكان أيضاً ملاً . وإذا نظرنا إليه على أنه فارغ من جسم كان خلاءً . فالحلاء والملاء والمكان أمر واحد وإن كناف فى الحد ، واختلافها فى الحد هومعى قوله: « غير أن وجودها ليس واحداً » \_ أى ليس حدها واحداً .

قوم رأوا أن كل موجود فهو جسم محسوس ولم يحسوا بجسم فى أبعاد الهواء فاعتقدوا أنه ليس هناك شيء موجود – قد قيل فى قوله : « لامفارق ولا موجود بالفعل » إنهما عبارتان عن معنى واحد ؛ وقيل إنه أراد يمنى قوله : « لامفارق » أى يمكن أن يفارق الأجسام التى هى فيه ، « ولاموجود بالفعل » أى ليس هومبئو ثا بين أجزاء الجسم أبعاداً خالية وإنها مبئوثة فى الجسم .

## يحيى :

إن أرسطو يتكلم في الحلاء بعد كلامه في المكان للمناسبة التي بينهما ، وذلك أن المثبتين للخلاء إنما يشبون مكاناً خالياً من كل جسم ؛ فهو بقتص حججهم ثم حجج النافين له ، ثم يذكر الأشياء اللازمة للمكان على القول الشائع . وقبل ذلك يرد على أنكاغورس في رده على أصحاب الحلاء ، وبيين أنه لم يرد القول على ما ينبغي ، وذلك أن المثبتين للخلاء أثبتوه بعداً خالياً من كل جسم ، وقالوا مع ذلك إن كل جسم موجود فهوجهم محسوس، ولم يحسوا الهواء بشيء من الحواس فقالوا إنه غير موجود ، فعند ذلك قالوا إن الأبعاد التي بين الأجسام المحسوسة خالية من كل جسم . وأنكساغورس بين أن الهواء جسم بأن قال إن الأزقاق تنثى قبل أن ينفخ فيها الهواء . فإذا نبغ فيها الهواء امتنع انثناؤها وليس ذلك إلا لأنه قد حصل فيها جسم يحجز نهاياتها . وقال أيضاً إن السراقات — وهي الأواني الطويلة التي يكون في طرفيها يقبان ، إذا غُمست(١) في الماء وأحدالنقين مسدود لم يدخل الماء ، وإذا فتح الثقبان ، إذا غُمست(١) في الماء وأحدالنقين مسدود لم يدخل الماء ،

<sup>(</sup>١) ل : فمس .

الهواء جسماً ما احتجنا أن نفتح [ ١٧٦ ] له طريقاً ولما امتنع دخول الماء مع سد التقيين . وهذا إنمايدل على أن الهواء جسم . ــ فأما أنه ليس بعد خال من كل جسم ــ فلا ، فإنه لا يمتنع أن يكون الحلاء مبثوئاً ببن الهواء كما قال ديمقريطس .

وذكر أرسطوطاليس أن حجج المثبتين للخلاء أشبه وأليق من هذا الكلام . إحدى هذه الحجج هذه : إن كانت الحركات موجودة وامتنع أن يكون جسمان في مكان فالحلاء موجود ، إلا أن الحركات موجودة . و محال حصول جسمين في مكان ، فالحلاء إذن موجود . وذلك أن الحركة إذا وجبت فإما أن يتحرك المتحرك إلى خلاء أو إلى ملاء ؟ فإن تحرك إلى ملاء كان من ذلك جسمان في مكان ؛ وإن تحرك إلى خلاء فقد ثبت الحلاء . وقد احتج مالسس بأل لا خلاء على أل لا حركة ، فتوصل بالحفي إلى دفع الجلي .

ولما كانت الحركات إما أن تكون في كلية الجلسم ، وإما في أجزائه : أمّا في كليته فالأشياء المتحركة إلى المركز ومن المركز وإلى الجوانب ، فالمتحرك في أجزائه هو النامي . وبيتوا وجود الحلاء من الحركات الكائنة في كلية الجسم حوج بيتوا ذلك أيضاً في النماء فقالوا إن الجسم إذا تمافإعا يزيد فيه كله ، فيجب أن تكون الزيادة إمّا أن تداخل الجسم الامي ، وإما أن تسد خللا في تضاعيف أجزائه . والأول باطل ، فصح الناني . وقد أبطل أصحاب أرسطو هذا بأن قالوا : لو كان الجسم يزيد بامتراج الغذاء بجميع الجسد، فيجبأن يكون الجسم كله خلاء ، وبجبأيضاً ألايكون ذلك نماء الجسم ، لكن يكون امتلاء الحلاء .

ومما أثبتوا به الحلاء : التكاثف والتخلخل - فقالوا : إن لم يكن بين الأجسام خلاء تملؤ و أجزاء الأجسام عند التكاثف، فكيف يمكن أن يتكاثف، وكيف يمكن أن يتخلخل ؟ أولا أن أجزاءها أوبعضها يقرع الحلاء و مثلوا ذلك بعصير العنب تملأ به الحابية ثم يجعل فى زق ويسد رأسه ويجعل فى الحابية فتسمهما الحابية ، وقد كان الشراب وحده يشغلها . ومثلوا أيضاً بماء يملأ أن فيجرم منه ويجعل فى غيره ، ثم يملأ الإناء الذى كان فيه الماء رماداً ثم يصب فيه الماء الذى كان قد شغل جميعه فيكون الإناء قد وسع الماء مع

الرماد الذى قد كان استوعبه ، فدلوا بهذا أن بيّن آثناء الماء خلاء ، وكذلك بـن أثناء الرماد .

وذكروا أيضاً قول أصحاب الحلاء الذى بلانها يقوأن آل فوثوغووس(١) أثبتوا خارج الكل خلاء " بلانهاية ، وقالوا إن الأجسام تتشر به(١) بالتنفس، وإن الحلاء علة افتراق الأجسام ؛ ولولاه لاتصلت وصارت شيئاً واحداً . وقالوا [٧٦ب] أيضاً إنها علة افتراق الأعداد ، وسلكوا في ذلك من الرمز ما قد جرت العادة أن يسلكوه في كل شيء .

قال أرسطوطاليس : ﴿ وَكَيْفُ هُو ﴾ .

يحيى: أى هل هو قائم بذاته بلا نهاية خارج الكل ، أوهو مبثوث بين الأجسام كما يعتقده قوم أنه بين الأجزاء التي لاتتجزأ وأنه يمنعها من الالتقاء، وأن كون كل جسم منه ومن التي لا تتجزأ ، وهل هو مفارق أوغير مفارق ؟

وأما قوله : ﴿ وَمَا هُو ﴾ ـ فأراد به : هل هُو بعَدُ مَا فَى ذاته ليس فيه شيء من الأجسام الطبيعية ، أو هو عنصر للأجسام ، أو هو شيء آخر ؟

قال أرسطو : فإن الأمر فيهما قريب فى ألا يصدق بهما ، أو يصدق من قبل ما نتوهم فيهما .

يحيى: يعنى أن الأشياء المتوهمة فى المكان تقتضى ثبوته وتقتضى نفيه ، كذلك الأشياء المتوهمة فى الحلاء تقتضى النصديق به و ألا يصدق به . وليس التشابه بينهما هو أن الحجج فى الحلاء والمكان واحدة(٣) ، وليس حجج نفاة المكان فى الضعف كحجج مثبتى الحلاء .

قال أرسطو: فإن الذين يقولون بالحلاء يضعون أنه كالمكان أوالإناء .

يحيى : بين بذلك أن للطبيعي أن يتكلم في الحلاء ، كما له أن يتكلم في الحلان ، فإن المكان والحلاء على قول مثبتي الحلاء شيء أحدٌ في الموضوع

<sup>(</sup>۱) كذا ورد رسه في المخطوط هنا .

<sup>(</sup>۲) ص : تشربها .

<sup>(</sup>٣) ص : واحد .

وكذلك الملاء والبُّمَّد . وإنما تختلف هذه الأربعة بحسب الإضافة وفقًد الإضافة . فالبعد هو البعد إذا نظرنا إليه مجرداً ؛ والحلاء هو البعد إذا نظرنا إليه مع فقَد جسم يشغله ، والمكان هو بعد منظور إليه مع جسم يشغله ؛ وكذلك الملاء . فلا فرق بين المكان والملاء في الحد أيضاً . فإن كان بينهما فرق ، فمن قبل أن المكان يُعْهم منه القابل ، وأنه غير المقبول ؛ والملاء الكل فيه واحد " ، أي يفهم منه أمر واحد وهو المركب من البعد وما فيه .

قال أرسطوطاليس : وشيء ثالث وهوالآراء المشتركة فيه .

يحيى: إن الحلاء وإن لم يكن ثابتاً فهو متوهم والفكر يتخيله ، فينبغى أن يقال ما يتوهم فيه المثبتونله من أنه بُعند وأنه مكان قد عَدِمَ الأجسام.

يحيى : أى بُعَد مشغول بجسم ويمكن أن يكون مفارقاً .

وقوله: ٥ ولاموجود بالفعل ٥ ــ أى ليس فى الوجود بُعُـدٌ خال من جسم على ما يقوله ديمقراطيس إنه مبثوثٌ بين الأجسام، ولاخارج العالم بلا نهاية كما يقوله آل فوثاغورس، وقبل إنه مذهب زينون الذي من قبطن(١)

<sup>(</sup>١) في المخطوط : فنطر .

وصوابه فيطن ، أو قباين والمقصود هو زينون الرواق ، فهو من قطيون بهتائه و نداته بخرات الرقيعية للجالية و بذاته به حديث كانت من أهم مدن جزيرة قبرص ونقطة الأرتكاز الرئيسية للجالية النيقية ، وكانت توجه في المكان الذي تقوم فيه اليوم لا رناكا Larnaka . وقد ورد اسمها في النقوش الفيفيقية كذا : كني أو قطى ، ومن هنا ورد في النوراة ، التكوين المصاح ١٠ آية ؛ ) امم ( كتيم ) للدلاة على قبرص عامة . أما في النصوص اليونائية أصماح ١٠ آية ؛ ) امم ( كتيم ) للدلاة على قبرص عامة . أما في النصوص اليونائية نقد ورده على عدد رسوم سها : بالالات من الرومان ما الرومان ما راحها Cathion ، Cito ، Citium ، م Cathion ، Cathion ، Citium .

رزيون الرواق كان تلييداً لقراطس Krates الكابي ، ولا يعرف تاريخ يلاده بالدنة A. Mayer: philologus 71, 1912,211 أن م (راجع في هذا ٢٢٦ أي ٢٢٦ ق.م راجع هنه: وأبره كان تاجراً يدى Mnaseas في قليون ولمله توفي سنة ٢٢٦ ق.م راجع هنه: H. von Arnim: Stoicorum veterum fragmenta, I, 3 ff; Ed. Zeller: 3,1, 28 ff: Ueberweg-Prächter, 1, 248 ff.

## التعلم الحادى عشر

## < الفصل السابع >

استمرار الفحص الجدلي ونقد القائلين بالخلاء

١١٣ د

قال أرسطوطاليس:

وقد يُحتاج في تبيين أي الأمرين هو الحق أننعرف المعنى الذى يدل عليه هذا الاسم ماهو . ومظنونٌ أَن الخلاء هو مكان ليس فيه شيٌّ أصلاً . والسبب في ذلك أنهم يتوهمون أن الموجود دائماً هو جسم وأن كل جسم ففي مكان ، والخلاء هو المكان الذي ليس فيه جسم أَصلاً ، فيجب إن كان حُيْثُ ليس (١٧٧) فيه جسمٌ فليس هناك شيء أصلاً . ويتوهمون أيضاً أن كل جسم ملموس ؛ والذي هو كذلك هو الذي له ثقل أوخفة فيلزم ذلك على طربق القياس [ أي يلزم ذلك رأيهم ، لا أنه صريحُ قولهم إ(١) إن الخلاء هو ما ليس فيه ثقيل والخفيف. فهذه الأشياء كما قلنا قُبَيْلُ تلزم على طريق القياس.

1712

(1) تو ضبح أصله شرح ثم أدمج في النص ، ولا ندري من أدمجه : أخترجم أم الشارح أم الناسخ

11

غيرأنه من الشَّيْع أَن تكون (1) النقطة خلاء ؛ لأَنه يجب أَن يكون (1) مكاناً وهو الذي فيه بُعْدٌ للجسم (1) ملموس . وأيضاً قد يُحد الخلاء (1) على وجه واحد : . مما ليس ملاء من جسم محسوس باللمس ، والمحسوس باللمس هو ما له ثقل أوخفة . فماذا ليت شعرى يقولون إن سأَلهم سائل فقال : إن كان للبعد لون أوصوت إذا قرع (0) هل هو خلاء أم لا ؟ غير أنه من البين أنه إن كان يقبل جسماً ملموساً فهو خلاء ؛

ويقال على وجه آخر ما ليس فيه شيءٌ مشارٌ إليه ولاجوهر ماجسماني ولذلك قال قومٌ إن الخلاء هو هيولى الجسم ؛ وهؤلاء هم الذين قالوا أيضاً إن المكان هو هذه بعينها ولم يصيبوا في قولهم . وذلك أن الهيولي غير

 <sup>(</sup>۱) ل : المنقطمة – وهو تحريف صوابه ما أثبتنا لأندق اليوناني στιγμή ( = نقطة ) ،
 س ه ص ۲۱۶ .

<sup>(</sup>٢) أضفناها لزيادة الإيضاح .

 <sup>(</sup>٣) في الهامش : و نقل الدمشق : المكان هو الذي فيه بعد جسم u .

<sup>(</sup>t) ل بعد الملاء يقال على .

<sup>(</sup>ه) ال : ما ر

مفارقة للأَشياء ، فأَما الخلاء فإِمَا يبحثون عنه على أَنه مفارق .

ولما كنا قد لخصنا أمر المكان وكان واجباً أيضاً في 17 الخلاء \_ إن \_ كان أن يكون مكاناً عادماً للجسم ، وكنا قد وصفنا المكان كيف هو وكيف ليس هو ـ فمن البيِّن أن الخلاء الذي يقال على هذا الوجه ليس بموجود ، لامفارقاً ولا غير مفارق ـ وذلك أن الخلاء ليس عندهم جسماً بل بُعْدٌ غير جسنَّى . ولذلك يرون أن الخلاء ۲. شيءٌ ما لأن المكان أيضاً شيء ما وبأسباب بأعبانها . وذلك أن الحركة في المكان قادت مَنْ قال بأن المكان هو جسم غير الأجسام التي تقع فيه ـ إلى القول بذلك، وقادت من قال بالخلاء إلى القول به . فإن من توهم أن الخلاء سبب للحركة إنما توهُّمه كذلك على أنه الشيءُ الذي فيه يتحرك المتحرك ، فقال قوم إن هذا شيءٌ يجرى 40 مجرى المكان.

### بحبي :

قد بيّن أرسطو في كتابه ، البزهان ، أنه يجب أن يتقدم البحث عن مدلولالاسم فيقسمه إلى معانيه التي تحته إن كان مشتركاً \_ بشير إلى المعنى الذى يريد الكلام فيه، ثم يبحث عن وجوده . ثم عنه ما هو، ثم أى شىء . هو ه ثم ثم هم هو .

ولما ذكرأرسطوحجج المثبتين وحجج النافين له ، ورام أنببحث عنه : هل هو؟ ــ قدّم قبل ذلك البحث عن مدلول اسمه فقال : إن قوماً يرون أن الحلاء هو هيولى الجسم على ما سنذكر ه . وقد فسّر قوم " اسم الحلاء بأنه ما لاجسم فيه ، وذلك أنهم رأوا أن الكل جسم ، قالوا : فكل ما ليس فيه جسمٌ فهو خلاء ، وقالوا إن كان الحلاءهو ما ليس فيه جسم ، وكل جسم فهو ملموس ، وكل ملموس فهو إمّا نقبل أو خفيف \_ فندَّجوا من ذلك أن الحلاء هو ما لائقيل فيه ولاحفيف، ولزمهم على ذلك أن تكون النقطة [ ٧٧ ب ] خلاءًا لأنها ليس فيها ثقيل ولاخفيف . وهذا شنع . فإن هربوا من هذا الإلزام فقالوا : الحلاء هومكان ليس فيه ثقيل ولاخفيف، وعنوا بالمكان بُعْداً ايس فيه ثقيل ولاخفيف ويقبل الثقيل والخفيف ــ قيل لهم : فما قولكم لو كان فيه متلوّن أو شيءٌ ذو صوت وإن لم يكن متلوناً ولا ثقيلا ولا خفيفاً كالأجرام السماوية ؟ فان قالوا إنه يكون خلاء مَعِ أَنْ فَيهِ جَسَماً كَانَ مُحَالًا. وإنْ قَالُوا إنَّه يَكُونَ مَلَاءَ لأَنَّهُ مَشْغُولَ بَجْسَمٍ ، وَإِن لَمْ يَكُن تُقِيلًا وَلَاخْفِيفًا ، عَرِضَمَن ذَلَكَ أَنْ يَكُونُ خَلَاءَ لأَنْهُ لِيسَ فَيْهِ ثقبل ولاخفيف ، وأن يكون مّلاء لأنه مشغول بجسم آخر . \_ وقد هرب قومٌ من هذا الإلزام فحدوا الحلاء بأنه بُعُد ليس فيه جسم ، وقالوا إن الهيولى خلاء لأنهاخالية من كل جسم . وقد أبطل قولهم إن الهيولى غير مفار قةو لا كون بالفعل، والحلاء مفارق وله كون "بذاته . وإذا كان الحلاء هو بعد يقبل الأجسام وليس بجسم فليس له وجود ، لأنه قد بيّن عند القول في المكان إنه لا وجود لبُعثُد هذه حالته. والحلاء والمكان ، وإن اختلفا في الحد، فهما مشتركان في البُعْد ، لأن الذي أوقع في الوهم من الأبعاد هوالحركة ، والحركة هي التي أدتهم إلى القول بالمكان وإلىالقول بالحلاء . أما المكان فلأسهم رأوا الأشياء المختلفة تتحرك إلى أماكن مختلفة فأثبتوا أبعاداً وأثبتوا بالحركة وبأن جسماً لا يداخل جسماً \_ وجود(١) الحلاء .

<sup>(</sup>١) مفعول الفعل : أثبتوا .

ثم إن أرسطو بيّن بعد هذا أن الحركة لا توجب وجود الخلاء .

يحيى: إنما قالوا إن الخلاء هو مالاشىء فيه لأنهم(١) رأوا أن كل موجود جسم "، والخلاء مالاجسم فيه ، فإذاً هو ما لاشىء فيه .

يحيى : ألزمهم على قولهم إن المكان بُعْدٌ لاشىء فيه ولا جوهر جسمى أن تكون الهيولى خلاءً ، ولم تكن الهيولى الأولى لكن العنصر المتكاثف .

قوله: « لامفارق » – أى لاعادم للأجسام ، كفول مَنْ قال إن خاج السماء < .... >(٢) « لاغير مفارق ، وكقول مَنْ قال إنه مبثوثٌ بين الأجسام :

<sup>(</sup>١) مس: لأنه.

<sup>(</sup>٢) بياض في المخطوط بقدر كلمة .

41

# التعليم الثانى عشر

# < الفصل السابع: تتمة. >

١٢١٤ قال أرسطوطاليس:

وليس ها هنا ضرورة أصلاً توجب إن كانت حركة أن يكون خلاء أما بالجملة فلأنه ليس ذلك واجباً لامحالة في كل حركة ، وذلك شيء قد ذهب على مالسس أيضاً فإنه قد يجوز أن يستحيل الملاء (۱) ؛ ثم من بعد ذلك فلأنه ليس واجباً أولاً في الحركة المكانية : فإنه قد يمكن أن يجتمع الأمران جميعاً وتكون الأجسام المتحركة تُخلِي (۱) أما كنها بعضها لبعض من غير أن يكون ها هنا بُعد مفارق سوى بُعدها . وذلك يبين في يكون ها هنا بُعد مفارق سوى بُعدها . وذلك يبين في جولان الأجسام المتصلة أيضاً ، وكذلك أيضاً في جولان الأجسام المتصلة أيضاً ، وكذلك أيضاً أن يتكاثف الجسم لا إلى خلاء ، بل مِنْ قبل أن ما فيه يَنْفَشُ فيخرج

<sup>(</sup>۱) ل : الحلاء – وهو خطأ وصوابه، ما أثبتنا لأنه فى اليونانى( ٢١١٤ ٢٨ ) - πλῆρες.

<sup>(</sup>٧) ل : تحكى -- رهرخطأ رصوابه ماأثبتناء إذ هو فىاليوناف(٢٩١ ٢١٤ ) ١٣٤١\$\$ ( = يمل عمل ) .

عنه \_ مثال ذلك أن الماء إذا عُصِر انفَش فخرج عنه ٢١٤ ـ الهواءُ الذي فيه . وقد يمكن أن ينمي الجسُم ليس مِنْ قِبَلَ أَن شيئًا داخله فقط ، بل قد ينمى بالاستحالة أَيضًا \_ مثال ذلك كُون الهواء في الماء . وبالجملة فإن القول في النماء والقول في الماء الذي يصبُّ في الرماد يدافع (١) بعضه بعضًا . وذلك : إمَّا أَلا يكون شيءُ من الأَشياء ينمي ، < وإما ألا يكون النامي جسمًا (٢) >، ه وإمّا ألا يكون نموَّه بجسم ، وإمّا أن يكون قد يمكن أن يجتمع جسمان بموضع واحد . فهم (٢) إذن بقولهم ليس إنما يشبتون أن الخلاء موجود ، بل يطالبون بحلّ شكُّ مشترك بيننا وبينهم . وقد يجب أيضًا أن يكون الجسم كله خلاءً إذا كان بأسره ينمى ، وكان النماءُ إنما يكون بتوسط الخلاءِ . وقولنا في الرماد هذا القول بعينه .

<sup>(</sup>١) يمعني يمنع ، يعوق ، يتضارب مع بعضه البعض .

 <sup>(</sup>٢) الزيادة في الهامش ، إذ ورد فيه هكذا : « زيادة في بعض انتسخ : وإما ألا يكون الناس جميا » . ويوجد في الأصل اليوناني .

<sup>(</sup>٢) ض: قيو .

١.

فقد بان أن حلَّ قولهم فى الخلاء قد يسهل من تلك الأشياء التى بها يشبتون وجوده .

#### بحيى :

إن أرسطوطاليس ينقض حُجج منى الحلاء : إحداهن قولهم إن كانت حركة ولم يكن تداخل فالحلاء موجود ؛ إلا أن ح هاهنا >(١) حركة ولا تداخل ، فالحلاء موجود . فهو يقول : أما أولا فالحركة التي ليست مكانية ، وهي الاستحالة ، لا تحتاج إلى تبدل الأماكن ، فلم يكن وجود الحلاء واجباً من إلياتها ؛ وأما الحركة المكانية فإنها لاتوجب أيضاً الحلاء لأن المتحرك يصير في مكان غيره . متحركاً على استقامة كان أو على غير استقامة . وقد يتحرك الجسم دوراً فيبدل أماكن أجزائه فيوسع بعض أجزائه لبعض كالماء المتحرك في القدح دوراً والرحى المتحرك (٢) لوكانت المتحركات تتحرك في أشياء أصلية كان انفصال الأشياء الصلبة عما يعسر . فأمنا والمتحرك الحينان العظيمة تتحرك في الماء والحوب ، كما أن الحينان العظيمة تتحرك في البحر وليس فيه من الحلاء الموجود ما يساوى بعد أجسامها .

قال بحيى : وهذا يشهد بوجود الأبعاد الى أقول بها ، لأنها إن لم تكن فكيف نتصور أجزاء الحسم بعضها يُخلَّل عن أماكنه لبعض آخر ؟

والحجة الثانية مأخوذة من تكاثف الأجسام وأنه إنما يكون التكاثف بنداخل أجزاء المتكاثف في الحلاء ، وإلا دخل جزء في جزء . وأجاب عن ذلك بأن التكاثف قد يكون بانعصار الأجزاء اللطيفة عند العصر ؛ وعلى هذا : المراد أن في الشراب أجزاء كثيرة هوائية أو بخارية . والذي يشهد فيها بذلك ما يرى فيهامن الزَّبَا. والنفاخات عند الحركة وكانت الزَّقاق

<sup>(</sup>١) زيادة للإيضاع.

<sup>(</sup>۲) ص : المتحرَّان .

<sup>(</sup>٢) ص: لازما .

تحصرها انعصرت تلك الأجزاء اللطيفة من الحمر فتداخل وتكاثف فوسعها الزقاق مع الأزقاق .

والحجة الثالثة هي : إن[٧٨ ب] كان تماء وكان من المحال نفوذ جسم فى جسم فالحلاء موجود ، إلا أن الأول موجود فالثاني(١)موجود . وأرسطو يأخذ النَّماء هاهناعلى كل زيادة لأن بهايتم قولهم في الحلاء على ما ذكره : ونقول إنه لبس بجب إذا صار الصغير كبيراً كان خلاء ، لأنه لايجب أن بنفذ الزائد في أجزاء خالية في النامي ، فإن الماء إذا صار هواءٌ زاد بُعيُّده ، وليس يجب ذلك فيه . قال يحيى : ولايجب إذا زاد بُعُد الهواء عند استحالة الماء إليه أن ينفذجسم " في جسم ولا أن بكون الحلاء موجوداً لأنه إذا استحال الماء إلى الهواء تكائف الهواء فاتسع المكان الهواء المستحيل ، أو استحال جزء من الهواء إلى الماء فصغر مكانَّه ؛ وعلى أنهإن كان النماء موجوداً(٢) ويكون فى الجسم كله ويكون بجسم ويكون النامى جسماً تمازجه العدالة فيجب أن يكون الخلاء فى الجسم كله وإلانما بعضه دون بعض ، فصار قولهم بالحلاء الذي راموا به دفع هذه التحييرات ، وهي إمّا ألا يكون نماء ، أو نماء بغيز جسم ، أو يكون النامي غيز جسم ، ينمي بعض الجسم ــ ليس تندفع به هذه التحييرات ولا يصح به وجود النماء . وكذلك أيضاً يجب أن يكون كل الرماد ماء ، وكل الماء خلاء لأن كل الرماد يصير ماء وكل الماء يصير أسود بالرماد ، ويصير الماء الذي شغل جميع الإناء مع الرماد الذي شغل جميعه في الإناء ، فيسعهما الإناء - وهذه هي الحجة الرَّابعة؛وعلىهذا كان يلزم أن يكونجميع الملاء خلاء وجميع الرماد خلاء : ولو كان الرماد دخل في خلاء الماء لكان الماء بذلك أحق ، أعنى أن بدخل في الحلاء المبثوث فيه لأنه أسهل مداخلة وأمكن توغلا في المنافذ منالرماد .

يحيى: لما قال مالرسنس إن الكل بلا نهاية أحال أن يتحرك لأنه قال: ليسشىء يتحرك فيه ؛ وذهب عليه أن حركة الاستحالة لانحتاج إلى تبديل المكان ؛ والحركة الدورية أيضاً إنما تكون في مكان المتحرك أيضاً ، والحركة المستنبمة تكون من دون خلاء إذ كانت بالتبدل.

<sup>(</sup>١) ص : رالناني .

<sup>(</sup>٣) ص : موجود . `

إن أرسطو يستعمل لفظة النماء مشركة على كل استحالة تكون من شيء أصغر إلى شيء أعظم ، فيسمى جميع ذلك استحالة .

يجيى: ليس إذا أثبتوا الحلاء فقد حاوا ألتحييرات ، لأنها لازمة مع وجود الحلاء، إلا أن يقولوا إن الحسم الذي ينمي كله خلاء.



التعليم الثالث عشر

> الفصل الثامن:

لا يوجد خلاء مفارق >

۲۱٤

قال أرسطوطاليس:

17

ونحن واصفون من ذى قُبُل (۱) أنه ليس ها هنا خلاءً مفارق على ما قال قوم . إنه لما كان لكل واحد من الأجسام البسيطة نقلة ما \_ مثال ذلك أن للنار نقلة إلى فوق وللأرض النقلة إلى أسفل ونحو وسط \_ فمن البيّن الخلاء ليس يستقيم أن يكون سببًا للنقلة لأنه متشابه . ( ۱۷۹ ) فأى حركة إذًا لقائل أن يقول إن الخلاء سببها ، فإنه إنما يظن أنه سبب للحركة فى المكان وليس هو سببًا لهذه الحركة المكانية ؟ \_

۱۷

وأيضًا إن كان الخلاء عنزلة مكان عادم للجسم ، فإذا وضع فى الخلاء ـ إن أنزلناه موجودًا ـ جسم ، إلى أين ليت شعرى ينجذب ؟ فإنه لا يمكن أن يكون ينجذب الله كله (٢).

<sup>(</sup>۱) =  $\pi \dot{\alpha} \lambda \iota_{V} = 1$  ای ؛ مرة آخری ؛ من جدید .

<sup>(</sup>٢) أى ن كل الاتجاهات .

وهذا القول بعينه يُردُّ به على الذين يتوهّمون أيضًا أن المكان شيءٌ مفارق إليه تكون النقلة . فيُسألون : كيف يكون انجذاب الجسم الذي يوضع فيه أولْبثه ؟ ويُسْألون عن أمر فوق وأسفل كما سئلوا في الخلاء لأن الذين يقولون بالخلاء يجعلونه مكانًا . ويُسْألون : كيف يكون الشيءُ في المكان أو في الخلاء ؟ فإن ذلك لايستقيم إذا وضع كل ذلك الشيء في موضع مفارق وكل ذلك الجسم الكل باق ، وذلك أن الجزء متى لم يوضع منفردًا لم يكن في مكان ، بل في كله . وأيضًا إن لم يكن المكان لم يكن المكان أم يكن المكان أم يكن المكان أم يكن المخلاء .

## بحيى :

لما بين أرسطوطالس أن الأشياء الموجبة لوجود الحلاء ليس فيها شيء ضرورى أخذ ببطل طبيعة الحلاء المفارق وغير المفارق. أما غير المفارق فبمنزلة الحلاء المبوث في الأجسام ؛ فأما المفارق فالحلاء الذي ليس بمبثوث في الأجسام . وهذا إما أن يكون مفارقاً بالقوة – وهو الذي ذهب إليه يحيى(١) – ؛ وإما أن يكون مفارقاً بالفعل وهو الذي ذهب إليه ديمتر بطس . وقبل ذلك أخذ في أن يبين أن الحلاء ليس بسبب لوجود الحركة ، لا على أنه سبب فاعل ولا على أن المتحرك يتحرك فيه . وأولا بين أنه ليس بسبب فاعل ولا تمامي بأنه كله متشابه . فاو كان هو الفاعل لحركة الأعظام لوجب أن يتحرك إلى الحهات كلها معاً . كذلك بلزم

<sup>(</sup>۱) يقصه پحيي النحوي .

لو كان سبباً تمامياً يتشوق إليه لأنه كان بجب أن يتحرك إلى الجهات كلها ، ويلزم أيضاً ألايتحرك بعض الأثياء إلى فوق وبعضها إلى أسفل ، لأن هذه الحركات متضادة ، والفواعل للمتضادة متضادة ، ولذلك جعلنا نحن الفاعل لذلك الثقل والحفة وهما ضدان .

وكذلك لو كان الخلاء سبباً تمامياً بجبأن يتحرك بعض الأشياء إلى فوق وبعضها إلى أسفل، لأنه فى أى مكان يكون فهو بحيث يشتاق إليه. لأن الحلاء يتجانس فيجب أن تتحرك كلها إلى مكان واحد. وهذه الأشياء تلزم القائلين بأن المكان أبعاد قائمة بذاتها ، لأنها أيضاً متشابهة . وليس تلزم هذه الأشياء أصحاب أرسطوطاليس على قوله فى المكان ، لأنه إذا جعل المكان هو البسيط اللاخل من المحتوى ، أمكنه أن يجعل للأماكن قوة تشاقها(۱) الأجسام لأجلها ، فتكون النار تشتاق مقعر فلك القدر والحواء يشتاق مقعر كرة النار [٧٩ ب] والأرض بعد ذلك كله تكون فى الوسط. ويحيى يقول إن هذه الأجسام إنما كانت موضوعة هذا الوضع لأن الأصلح ويحيى يقول إن هذه الأجسام إنما كانت موضوعة هذا الوضع لأن الأصلح فيها أن تكون للمكان قوة تنشوق فيها أن تكون للمكان قوة تنشوق يكون فوق ويليه العنق ، لأن الأولى فيه هذا ، لا لأن الرأس يشتاق إلى الهواء للحيط به . قال : وقد قال أرسطوطاليس إن البيت لوكان بالطبيعة لكان كا هو بالصنعة ؛ والبيت إنما يجب أن يكون أعلاه السقف ، وأسفله الأس ،

يحيى: إذا تبين أن الحلاء ليس هو علة للحركة المكانية مع أنها أولى الحركات بأن يُظن بها أنها معلولة الحلاء ، فأولى ألا يكون الحلاء علة لباقى الحركات.

يحلي : الحجة الأولى أنى بها ليبطل بها قول مَنْ قَالَ إِنَّ الحَلَّاءُ سَبِّ فَاعَلَ الْهِ الحَلَّاءُ سَبِّ فَاعل للحَرِكَة ؛ والثانية ، وهي قوله ، وأيضاً إِن كَانَ الحَلَّاء بَمَٰ لَهُ ﴾ \_ إنما أنى بها ليبطل بها قول مَنْ قال إِن الحَلَّاء سَبِّ فَاعل للحَرِكَة ؛ والثانية

<sup>(</sup>١) أن : تشتاته .

<sup>(</sup>١) ل : إلي .

وهى قوله : ﴿ وَأَيْضًا ۚ إِنْ كَانَ الْحَلَاءُ بَمَازِلَةً ﴾ إنما أتى بها ليبطل بها قول مَنْ قال إنه علة تمامية .

يحيى : قوله : ، ويسألون كيف بوضع الذيء في المكان ، ـ إلى آخر التعليم فمعناه أنه إن كان المكان بُمُداً يشفله الجسم تبين من أمر الجسم أنه إذا وجد كله في المكان أن تفعل أجزاوة في أجزاء البعد ما يفعله الكل في ذلك البعد . فيعرض من ذلك أن يكون جزء الجسم في مكان بالذات ، وجزء الجسم ليس في مكان بالذات ، ويعرض من ذلك أن تنقسم أجزاء الجسم بأجزاء البعد بلا نهاية :

## التعليم الرابع عشر

# < الفصل الثامن : تتمة >

وقد يلزم الذين يقولون بوجود الخلاء ضرورةً متى ٢٢٠٢١ كانت حركة \_ ضدًّ ما يقولونه متى بحث ذلك باحث واستقصى النظر فيه ، أعنى أنه لا يمكن أن يتحرك شيء أصلاً إن كان ها هنا خلاءً . فكما قال الذين قالوا فى الأرض إنها ساكنة من قُبل التشابه \_ كذلك قد يجب فى الخلاء أيضًا السكون فإنه لا يكون حيث الحركة إليه أحرى أو أبعد : وذلك أن من جهة ما هو خلاء فلا فرق فيه .

ثم من بعد ذلك فإن كل حركة فإمّا أن تكون قَسْرًا ١١٢١٥ وإمّا أن تكون قَسْرًا ١١٢١٥ وإمّا أن تكون بالطبع . وقد يجبُ ضرورةً متى كانت حركة قسرًا أن تكون أيضًا الحركة الطبيعية ، وذلك أن الحركة القسر خارجة (١) من الطبيعة ، والحركة الخارجة عن الطبيعة إنما هي من بَعْد الحركة الطبيعية . فواجبٌ متى لم يكن لكل واحد من الأجسام الطبيعية بالطبع حركة لم يكن لكل واحد من الأجسام الطبيعية بالطبع حركة

ألا يكون له ولا واحد من سائر الحركات الباقية أصلاً . فكيف عكن \_ ليت شعرى ! \_ أن تكون حركة بالطبع والخلاءُ لافرق فيه أصلاً وهو غير متناه ؟ وذلك أن من جهة ما هو غير ( ١٨٠ ) متناه فليس بكون فيه فوق ولا أسفل ولا وسط أصلاً ؛ ومن جهة ما هو خلالًا فليس يخالف فيه الفوق الأسفل ؛ فكما أن لاشيء لا اختلاف فيه ألبتة كذلك أيضًا ما ليس مموجود ، والخلاءُ أُمرٌ غير موجود وعدمٌ ، فإن هذا هو الظنُّ به ؛ غير أن النقلة الطبيعية مختلفة ؛ فيجب من ذلك أن يكون ها هنا اختلاف بالطبع . فليس يخلو الشيء من أحد أمرين : إمَّا ألا يكون بالطبع نقلة أصلاً لشيء من الأشياء إلى جهة من الجهات ، وإما إن كانت هناك نقلة طبيعية فليس خلاء (١) . وأيضًا قد نجد المتحرك بالدفع يتحرك والدافع له فارقه ، ويكون ذلك إمّا من قِبَلِ التعاقب والمبادلة كما يقول قومٌ ، وإمَّا من قِبَل اندفاع الهواء المدفوع تكون حركة أسرع من نقلة

١٤

<sup>(</sup>١) ل : نقلا – وهوتحريف صوابه ما أثبتناه مجسبما في اليوناني ( ٢١٥ - ١٣ – ١٤)

۱٩

المدفوع فى حركته إلى موضعه الذى هو له . وليس فى الخلاء شيء من ذلك ولا يمكن النقلة فيه على جهة أخرى ، كأنك قلت على جهة حركة الراكب أو السابح (١) .

وأيضًا فإنه ليس يقدر أحد أن يخبر بالسبب الذى له إذا تحرك فيه وقف بحيث ما؛ فلم صار ليت شعرى! أحرى بالوقوف ها هنا منه بالوقوف هناك ؟ فيجب من ذلك إمّا أن يسكن ، وإمّا أن يتحرك ضرورة بلانهاية ما لم يَعُقه عن ذلك عائق أَقْهَر منه .

وأً يضًا فإن الحركة إنما تكون الآن فى المواضع الخالية ٢٧ من قبل المواتاة <sup>(٢)</sup> ؛ فأما فى الخلاء نفسه فإن هذا المعنى على مثال واحدٍ فى جهاته كلها ، فواجبٌ أن يتدافع المتحركُ فيه إلى الجهات كلها .

 <sup>(</sup>١) الراكب أو السابع : نى اليونانى τὸ ἀχούμενον أى انحمول على عربة ،
 الراكب على عربة ، فالسابع منا يمنى الراكب على عربة يجرها دواب ، من قولهم : الدوابح رحى الخيل لسبحها نبيديها في سيرها .

 <sup>(</sup>٣) عند هذا المرضع في الهامش : هذا ظن من يقول بأن في الأجسام خلاء مبثوثا فيه
 تكون الحركة ، لأنه موات متهيى، فقبول ما يداخله .

44

## التعليم الخامس عشر

الثقل والجسم الواحد بعينه تسرع حركته لأحد سببين: الثقل والجسم الواحد بعينه تسرع حركته لأحد سببين: إما لأن الذي بتوسطه يتحرك يختلف ، مثال ذلك أن تكون حركته في ماء أو أرض أو في هواء ، وإما لأن المتحرك يختلف وإن كانت سائر الأمور واحدة بأعيانها مِنْ قبل فَضْل (1) الثقل أو الخفة .

فالشيءُ الذي بتوسطه تكون الحركة يكون سببًا ، من (٢) قبل أنه قد يعوقها : أما كثيرًا فإذا كانت حركته بضد حركة المتحرك فيه ، وأما دون ذلك فإذا كان أيضًا لابئًا ، وأكثر من ذلك إذا لم يكن سهل التفرق ، والذي يجرى هذا المجرى هو ما كان فيه فَضْلُ غِلَظٍ . فليتدافع الجسم الذي عليه آ بتوسط (٢) ب

<sup>(</sup>۱) فضل = زيادة = افراط (۱)

<sup>(</sup>۲) ل : و من .

<sup>(</sup>٣) عند هذا الموضع في الهامش : ويحيى : ينبغى أن نعلم أن كذا وجدت بخط إسحق ملحقاً بين السطرين : «وب هو ألطف أجزاء» على مثال ما قد أثبته أنا ملحقاً في هذه النسخة ؟ إلا أن المثانين القدين أن بهما ل ب وا ، يخالفان قولدإن بألطف أجزاء ألأنه مثل ب بالماء ، ومثل د بالهواء ، والهواء ألطف من الماء ه .

في الزمان الذي عليه حَ ، وبتوسط دَ \_ وهو ألطفُ أجزاة في الزمان الذي عليه هُ ؛ في (١) طول من بَ مساو لطول ٢١٥٠ من د < يكون الزمان <sup>(٢)</sup> > بحسب الجسم-العائق . ومعنى ذلك أن بَ لتكن ماءً ، وَ هواءً : فبمقدار ما الهواءُ ألطف من الماء وأخف جسمانية ــ بذلك المقدار يتدافع آ بتوسط د أسرع من تدافعه بتوسط ب ؟ ولتكن نسبة السرعة (٨٠ ب) إلى السرعة هي نسبة فضل (٢) الهواء على الماء حتى يكون إن كان ضعفه في اللطافة كان قطعه المسافة التي هي بَ في ضِعْف الزمان الذي يقطع فيه المسافة آلتي هي دُ ، ويكون الزمان الذي عليه حُ ضعفُ الزمان الذي عليه هُ ؛ وكلما كان الذي يتوسطه تكون الحركة أخفُّ جسمانية وأقل عوقًا بل أسهل انحرافًا ، كان التدافع أبدًا أسرع .

<sup>(</sup>۱) أي : فإذاكانت ب مساوية لد كالطول ، فإنالزمان سيكون سناسياً بحسب مقاومة الوسط . فلو فرضنا أن ب ماء وأن ، هوله ؛ فبقدر مايكون الحواء العلف وأخف جسانية من الماء ، بهذا المقدر يكون انتقال أخلال د كراسرع منه خلال ب ؛ وعلى هذا فتوجد نفس النسبة بين الحواء والماء كما هي بين السرعة في الواحد والسرعة في الآخر ؛ حتى إنه لوكانت اللطاقة ضعفاً ، كان زمان مرور ب ضعف زمان مرور ك ، و د. ستكون ضعف ه .

<sup>(</sup>٢) ناقص وأضفناه حسب النص اليوناني .

<sup>(</sup>٣) فوتها : أي في الطالة .

۲۱

فأما الخلاء فلا قياس (1) له أصلاً إلى الجسم يكون به الجسم يفضله ، كما أنه لا قياس لما ليس (۲) يقال فيه واحد أصلاً إلى عدد ، فإنه إن كانت الأربعة تفضل على الثلاثة بواحد زائد ، فإنها تفضل على الاثنين بأكثر من ذلك وتفضل على الواحد بأكثر من ذلك أيضًا ، فأما ولا واحد (٦) فليس لها ألبتة نسبة بها تفضله ؛ وذلك أن الفاضل ينقسم ضرورة إلى الفضل والمفضول ، فيجب أن تكون الأربعة ما به يفضل وأيضًا ولا واحد (٦) ؛ وكذلك فإن الخط أيضًا لا يفضل على النقطة ، إذ ليس عمر كب من نقط . وكذلك أيضًا الخلاء ليس يمكن أن تكون له إلى الملاء نسبة أصلاً ، فليس يكون أيضًا تكون له إلى الملاء نسبة أصلاً ، فليس يكون أيضًا ولا للحركة فيه .

لكن إن كان المتحرك يتحرك بتوسط ألطف الأجسام في زمانٍ مبلغه كذا مسافة طولها كذا فإن < ١٠ > يتوسط الخلاء يخرج عن كل قياس : فليكن زَ خلاء ، وليكن

(۱) فوقها : نسبة .

<sup>(</sup>٢) ما ليس يقال تيه و احد أصلا = صفل – أن لا قياس بين الصفر و بين العدد .

تفضل = تزيد .

<sup>(</sup>۲) ولاواحة دصفر .

مساويًّا لَبَ <sup>(١)</sup> وَلَـ ذَ . فَـ اَ إِذَنَ إِنْ قَطْعَ < زَ > وتَحَرَكُ فی زمان ما ، وهو الزمان الذی علیه حَ ، إلا أنه أقصر من الزمان الذي عليه ه ـ كانت هذه النسبة هي نسبة الملاءِ إلى الخلاءِ . لكن (١) لا تقطع أ من المسافة التي هي د في الزمان الذي مبلغه مبلغ الزمان الذي عليه ح < إلا > المسافة التي هيطَ . وهو يقطع أيضًا على حسب التناسب الذي بين الزمان الذي عليه هُ وبين الزمان الذي عليه حَ ما يكون زائدًا في اللطافة على الهواء الذي عليه (٢) زَ . فإنه إن كان الذي عليه زَ جسمًا ألطف من الذي عليه د عقدار فضل ه على ح كان قطع الذي عايه أ لمسافة زَ في السرعة بالعكس في زمان مبلغه مبلغ ١٢١٦ الزمان الذي هو حَ إِن كان الذي عليه أَ يتحرك . فإن لم يكن فى زَ جسم أصلاً كانت حركة الذى عليه اَ فيه أَشدّ سرعة لكنها كانت في حَ ، فقد وجب إذن أن يكون قطعه أ في زمان سواء : ملاءً كان أو خلاءً ؛ وذلك

(١) في ألهامش : أي لحجم الماء ولحجم الهواء .

<sup>(</sup>٢) ص : لتقطع – وهو تحريف .

<sup>(</sup>٣) ص : د .

محال . فقد ظهر أنه إن كان ها هنا زمان ما يلزم أن يتدافع فيه شيء من الأشياء ، أي شيء كان في الخلاء ، كان (1) هذا محالاً : وذلك أنه يوجد شيء يقطع ، في زمان سواء ، ملاء كان أو خلاء ؟ فإنه يكون شيء ما آخر في قياس الجدم كما يكون للزمان نسبة إلى الزمان (1) .

وأقول بالجملة إن سبب لزوم ما لزم من ذلك بَينٌ ، وهو أن كل حركة فلها إلى كل حركة نسبةٌ ما ( وذلك أن الحركة ففى زمان ، ولكل زمان إلى (٢) كل زمان نسبة ، إذا كانا جميعًا متناهيين ) ، وليس للخلاء إلى الملاء نسبة .

۱۱ فهذا ما يلزم الأَجسام ( ۱۸۱ ) من الاختلاف من قِبَل الشيء الذي بتوسطه تكون حركتها .

ل: وكان ... - وفي الحامش : عده ير الواو " تفسد الكلام لأنها تصير الكلام بلا يجبر

<sup>(</sup>٢) أى : فإنه سيتكون النسبة بين الأجسام مساوية للنسبة بين الأزمنة .

 <sup>(</sup>٣) يمكن تلخيص ما سبق في المعادلين التأليين : لتكن ز أزمنة تقلع مكان زائمه معلوم "
 و د مكس درجة لطافة الوسط الذي يجرى فيه القطع بـ فيكون لدينا :

 $<sup>\</sup>frac{c}{c} = \frac{c}{c^2} \text{ eyllubon} \quad \frac{1}{c} = \frac{\dot{c}}{\dot{c}}$ 

( على التعليم الرابع عشر )

#### قال بحي :

إن أرسطوطالبس لما بين أن الحلاء ليس بسبب تمامي ولا فاعل للحركة – أراد في هذا التعليم أن بيين أنه ليس من الأسباب التي بها تقع الحركة كالآلة . وقبل أن تكلم في ذلك أذ كر بما تقدم فقال : إنه لو كان الحلاء موجوداً بلا نهاية لكان من شأن الأجرام السكون ، لأنه ليس حيث يتحرك إليه أولى من حيث ، إذ الحلاء عدم ما ؛ وهو من هذه الحهة متثابه . فقال ، فسابه هذا قول من منع من تحرك الأرض لتشابه ما يحيط بها فقال : ليس بأن يتحرك إلى جهة أولى من أن يتحرك إلى جهة .

وقال أيضاً: إن الحركة إما طبيعية ، أوخارجة عن الطبيعة . وقال أيضاً : والحارجة عن الطبيعة لاتكون إلا والطبيعة موجودة . لأنه لايخرج عن الطبيعة موجودة . فإذا لم تكن الطبيعة موجودة لأنه بلا بهاية فليس له فوق ولا أسفل ، ولأو جد ضعى مالا بهاية . وإذا لم تكن الطبيعية (١) لم تكن القسرية . فالحلاء إن كان ، والحركة ليست لا الطبيعية ولا القسرية . ثم إنه أبطل الحركة القسرية لو كان خلاء ببيان يحص الموضع ، وهو أن السهام إذا أبطل الحركة القسرية لو كان خلاء ببيان يحص الموضع ، وهو أن السهام إذا صدرت عن القسي وبالجملة كل متحرك يتحرك قسراً وعركه مفارق له فإما أن يتحرك بأن يصير الهواء الذي قدامه خلفه بالمعاقبة فيدفع السهم ؛ وإما بأن يكون الهواء المذي عن الرامي فيسقط ، وهذا بأن تكون أبها هذه القوة التي اكتسها الهواء من الرامي فيسقط ، وهذا بأن تكون هذه القوة التي اكتسها الهواء أقوى من حركة السهم إلى المركز .

## قال أبو على :

وإنما لم يجز أن تكون القوة التي تحرك الحجر في الحجر — أنه لايجوز مع صلابة الحجر وعسر انفعاله أن ينفعل في زمان يسير حتى تحصل له قوة تبلغ به مدى بعيداً ، والهواء (٢) ونصفه يسرع معها الانفعال . وإذا كان

<sup>(</sup>١) ل : الطبيعة .

<sup>(</sup>٢) والمواء ونصفه !! : كذا في المحطوط.

هذان سبب الحركة التسرية للسهم ولم يمكنا فى الحلاء لأنه ليس بجسم فبتعاقب السهم أو بدفعه نطلب الحركة القسرية . وليس يمكن أن يقال إن المتحرك يتحرك فى الحلاء على سباحة الحشب فى الماء ، لأن الملاء ليس بجسم فيماسة شىء ويتحرك عليه . وقد أورد أرسطو ذلك مشتهراً . [ ٨٨ ب] وأيضاً فإن المتحرك يتحرك إلى شىء ثم يسكن فيه . ولو تحرك السهم لم يكن بأن يسكن بحيث بأولى من حبث . فيجب إما لا يتحرك ، أو إن نحرك نحرك الى غير غاية .

## قال يحيى :

أما السبب الأول للحركة (١) القسرية ، الذي هو المعاقبة ، فإن أريد به أن الهواء الذي قُدَّام السهم ينحدر على جنبتي السهم إلى أصله حتى يصير فى المكان الذى كان فيه السهم ويُجاور الهواء الذى دفع السهم عن الوتر ثم يدفع هذا الهواء ، وهذا الهواء يدفع السهم ، ويكون سبب انحدار الهواء الذي كان أمام السهم دفع السهم له ، وسبب دفع السهم له دفع الهواء المجاور للوتر الذي اندفع بالوتر ــ فإن هذا باطل لأنه كان يجبُّ أن يندفع الهواء الذيأمام السهم ويتحرك أمامه ، سيما لأن السهم دفعه إلى قدام ، سيما والهواء يتحرك مدى بعيداً من أيسر حركة ، فما باله دفع إلى قدام فتحرك إلى خلف من غير شيء صدمه ، وما باله حين تحرك إلَّ خلف لم يتفرق ويذهب يمنة ويسرة ، بل اجتمع في أصل ثم ُدفع إلى قدام كَأْمُورَ امْتُثُلُ مَا أَثْمَرُ بِهِ . وَأَيْضَأَ فَإِنْ حَرَكَةَ السَّهُمَ مُتَصَّلَةً ، وَكَانَ يجب ألا تكون متصلة ، لأن الهواء الذي قدام السهم بحتاج أن ينعطف إلى خلف عن جنبتي السهم . ثم يصير إلى المكان الذي كان فيَّه السهم ، ثم يدفعه ، سيَّما والهواء الذي عن جنبيَّى السهم ، والذي خلف السهم يجب أن يصير في المكان الذي كان فيه السهم لأجل ضرورة الحلاء ، وسيما الذي كان خلفه ، لأنه يتحرك معه ، وهما بمكانه أحق من الهواء الذي أمامه . فإن قالوا إن الهواء الذي قدام السهم ينعطف فيدفع الهواء الذي يجاور أصل السهم – فيقال لهم : أليس ذلك بعد ما يتحرك الهواء الذي عن جنبتي السهم، ثم يتجرك الهواء الذي هو أمام السهم عن جنبي السهم إلى خلف؟ وهذا

<sup>(</sup>١) ل : الحركة.

يوجب ألا تتصل حركة السهم ، لأنكم لسم تجعلون المحرك للسهم هو الهواء الذى هو أمام السهم إذا صار خلفه أن يدفع الهواء الذى هو أمام السهم إذا صار خلفه أن يدفع الهواء الذى في أصل السهم بتكليف لايقوى على دفع الهواء الذى هو أمامه فيتحرك أمامه ولاينعطف إلى خلف . وإن أرادوا بذلك(١) أن الهواء الذى عن جنبى السهم يصير في المكان الذى انتقل عنه السهم فيدفعه – قبل لهم : إذا جاز أن يتحرك هذا الهواء مع أنه كان ساكناً فتحرك السهم – فهلا كان الهواء الذى حرك السهم أولا وهو الذى تحرك بحركة الوتر الذى بلغ من قوته أن حرك السهم ومنعه من أن يتحرك إلى المركز هو الذى يحرك السهم قانياً وثالثاً ؟ فأما السبب الثانى ، وهو أن الهواء يكتسب من دفع الوتر قوة وهو الهواء [ ١٨٧] الذى يجاوز أصل السهم فيدفعه ويحركه إلى أن يبطل قوة الهواء – قبل لهم : فكان ينبغى ألا يُحتاج إلى عماسة السهم ، بل لو جعلناه على شيء دقيق ، ثم حركنا الهواء خلفه لن نبلغ هذا المدى .

## أبو على :

إذا فعلنا هذا لا يكون الهواء المجاور لأصل السهم قد اكتسب القوة أولاً من الرامى ، بل اكتسب من القوة التي في الهواء المجاور له .

#### یحی :

وأيضاً : فأى هواء يجاور أصل السهم أوالحجر، ونحن نرى الحجر مُلاصقاً لكفّ الرامي ليس بينهما هواء ؟! وكذلك أصل السهم للوتر .

## يحيي :

فينبغى أن يقال إن قوته تحصل من الرامى فى نفس المرمى لاجسمانية تبلغ به هذا المدى ، ثم تبطل ؛ وليس ذلك ببعيد قإنه تفعل المبصرات فى جرم العين مع أنه صكد" ، وكذبك الألوان عند نفوذ الشمس فى الأجسام الملونة تفعل مثلها فى الحجارة المقابلة لها .

## أبو عِلى :

هذه الألوان يقبلها الهواء الماس للحجر ، لا الحجر ؛ ولهذا إذا أزلنا

<sup>(</sup>١) في الهامش : يعني المعاقبة .

الحجر لايئرى فيه لون . والأشباء الصلدة العسرة الانفعال بكد" ما يفارفها انفعالها كذلك السهم بأهون عارض يعترض فى المدى يسقط ؛ فلو كالت فيه قوة تسرى به لما زالت بهذا القدر . فعلمنا أن القوة فى الهواء(١).

### قال بحبي :

وليس يمكن أن يقال إن الحلاء ليس شيئاً ألبتة ؛-ولكن لما كان ليس شيئاً من الأجسام التي سبيلها أن تكون فيه قيل إنه لاشيء ، كمايقال إن العنصر عدم وإنه لاموجود ، من قبل أنه ليس هوشيئاً من الأجسام الطبيعية بالفعل .

### قال بحى:

إذا كان بسيط كفّ الرامى يطابق المرمى ولم يكن بينهما هواء ، فيقال إن الرامى يدفعه والهواء يدفع المرمى . فليس يخلو من أن يقال إن المرمى يندفع أولا باليد من غير توسط الهواء . فما ينكر أن يكون فى الخلاء مثل ذلك فيتحرك الحجرفيه إلى غير المركز بقوة تسرى إليه من الرامى .

قال يحيى : إذا جاز أن يقال إن الحواء يدفع الحجر إلى فوق بقدرقوته إلى أن يضعف ثم يسقط ، جاز لى أن أجعل القوة نى الحجر ، وأجعل ارتفاع الحجر بقدرها إلى أن يضعف تم يسقط ولايجب أن يتحرك أبداً .

قال أرسطوطاليس : « وأيضاً فقد نوى الآن أن الحركة فى الحلاء من قبل أن الحلاء موات " » - قال يجهى : هذه حجة ثالثة ، وهى من الأشياء أنفسها ، وهى أنه كما وجب أن تكون حركة الشيء فى الهواء أسرع منها فى الماء ، وأما الأرض فعسرة "جداً من قبل أن الأشياء [ ١٨٣ ب] عند شبعة ديمقريطس مركبة من الأجزاء التي لا تتجزأ ومن الحلاء : وكان الحلاء الذى فى الهاء — اندفعت الأجزاء التي لا تتجزأ فى الهواء إلى الحلاء الذى فى الماء — اندفعت الأجزاء التي لا تتجزأ فى الهواء إلى الحلاء أسرع ، فيسهل للمتحركة مكان " ، ولما ضاق الحلاء الذى فى الماء صعبت الحركة بعض الصعوبة ؛ ولما صعبر الحلاء الذى فى الأرض لمدخل الأجزاء التي لانتجزأ فيه إلا بصعوبة شديدة فلم يحصل فى الأرض لمدخل الأجزاء التي كالتجزأ فيه إلا بصعوبة شديدة فلم يحصل

 <sup>(1)</sup> عند فقا الموضع في الهامش : آخر إخره النامن من أجراء الشيخ رضياض عنه .
 وفي الهامش من اتجين : تم الحره الأول .

للمتحرك موضع يتحرك فيه فيقول (١) أرسطو ؛ إذكان الأمر هكذا فلوكان الحلاء مفارقاً وبلانهاية لكانت مواتاته للتحرك فيه على سواه لتشابهه . فكان المتحرك ليس بأن يتحرك إلى ها هنا وكان يجب أن يتحرك فيه لا في زمان ، إذكان الحلاء لما اتسع في الهواء سهلت الحركة فأسرعت . فإذا كان المتحرك يتحرك في الحلاء ولم يكن شيء من الأجزاء يمنم المتحرك ويصدمه لم يجب أن يتحرك في زمان .

قال يحيى: ولهذا يجب أن تضاف هذه الحجة إلى ماذكره أرسطو من بعد ، حين بيّن أنه لانجوز حركة فى خلاء ، من قبل اختلاف الحركات فى السرعة والإبطاء .

### ( التعليم الخامس عشر )

قال يحيى: إن أرسطوطاليس لما بين أن الخلاء ليس بعلة فاعلة ولا تمامية للحركة ، بين هاهنا أنه ليس بعلة على طريق الآلة ؛ وبين ذلك من اختلاف الحركات في السرعة والإبطاء وذلك أن المتحرك تختلف حركته في السرعة والإبطاء وذلك أن المتحرك فيه. أما من قبل ما يتحرك فيه فعلن حركة الكرة فعل وجهين : أحدهما لغلظ الشيء الذي يتحرك فيه فإن حركة الكرة فيما أبطأ من حركتها في هواء ، والناني بحركة الشيء الذي تقم فيه الحركة في خلاف الجهة التي يتحرك فيها المتحرك وضدها ، نحو أن ينزل الحجر في هواء يتحرك علواً فإنه بحركته علواً يصدم الحجر ويشغله عن النزول وبعوقه ، هواء يتحرك علواً فإنه بحركته علواً يصدم الحجر ويشغله عن النزول وبعوقه ، وإذا كان ساكناً لم يصدمه فزلق فيه ونزل بسهولة .

وأما سرعة الحركة وبطوها من قبل المتحرك فعلى وجهين: أحدهما أن يكون أحد المتحركين أثقل من الآخر وهما متساويا الشكل ؛ والثانى أن يكون أحدهما كرياً أو أقرب إلى الكرى والآخر أبعد من الكرى . وبالجملة الكبير الزوايا أمرع حركة ، فإذا انتهت به كثرة الزوايا إلى ألا تكون له زاوية فهو الشكل الكرى وحركته أسرع من حركة مكعب يزن زنته [ ١٨٣] وذلك أن الكرى يلتى السطح بنقطة ، فليس بدافعه من الماء الذي يرسب فيه شيء كثير فيقوى على متابعته ؛ وأما المكعب فإنه يلقاه من الماء

<sup>(</sup>١) ل : فيقول إن أرسطو .

الذي بتحرك فيه شيء كثير فيقوى على ممانعته ؛ فلو رسب كربان بزن كل واحد منهما رطلا من ذهب في ماء ساكن مساو بعده لبعد الماء ــ لوجب أن تكُون حركة المتحركة في الهواء أسرع وقطعها لبعده أعجل من قطع الكرة ليعد الماء ، فتكوننسية الزمان الذي قطعت فيه الكرة بُعُمْد (١) الهوآء إلى الزمان الذي قطعت فيه الكرَّة الأخرى بعد الماء مثل نسبة لطف الهواء على غلظ الماء ، وبالعكس نسبة لطف الهواء إلى غلظ الماء نسبة الضعف . فنسبة أحد الزمانين إلى الآخر نسبة الضعف. فلو تحركت إحدى هاتين الكرتين فى خلاء بعده بعد الهواء الذي تتحرك فيه الآخرى لوجب أن يقطع الحلاء في الزمانَ ، لأن كل حركة فهي في زمان ، وكذلك التي تقطع الهواء إنما تقطعه في زمان ، وكل واحد من الزمانيِّن متناه ، ولكل زمان متناه إلى كل زمان متناه : نسبة . فلنفرضُ أنه نسبة عشرة أضَّعاف، فيجبُّ أن تكون نسبة غلظ الماء إلى الحلاء نسبة عشرة أضعاف، وذلك من المحال لأن الشيء إنما تكون له إلى غيره نسبة الزيادة متى كان مركباً من الزيادة ومن المزيد عليه الذي(٢) بشترك فيها . ولهذا كانت الأربعةلها نسبة الضعف إلى الاثنين ، لأن الأربعة مركبة من الاثنين ومن الفضلة وليس للأربعة إلى مما ليس بعدد نسبةً" إلا وجب أن تكون الأربعة مركبة منالأربعة ومن لا عدد ، لأن الأربعة تزيد على ما ليس بعدد بأربعة . وهذا يوجب أن يكون الهواء مركباً من خلاء ومن هواء ، وهذاً شنع ؛ فإذاً ليس بين الحركتين نسبة أولا ليس بين الزمانين نسبة إذ ليس بين الشيئين اللذين تقع فيهما الحركة نسبة ، ولكل زمان إلى كل زمان نسبة إذا كان متناهبين . فإذًا لا تكون حركة في خلاء أصلا . والحجة الثانية هي أن إحدى الكرتين إذا قطعت عشرة أذرع من الهواء في عشر ساعات فيجب أن تكون الكرة المتحركة في الهواء تقطع ذراعاً من الهواء في ساعة وهي الزمان الذي قطعت فيه الكرة الأخرى الحلاء كله ، فيكون ثقيلان متساويان قطعا في زمان واحد بعداً من الحلاء وبعداً من الملاء ، فتكون نسبة جزء الهواء إلى كل الهواء نسبةً كل [ ٨٣ ب ] الحلاء إلى كل َ الهواء . وقد اقتصر أرسطو على ذلك ثم أوضح الإلزام لكيلا يقول قائل له : غير منكر أن يقطَع الكريان مسافتين غير متساويتين من الحلاء والملاء في زمان

واحد ــ فقال : لو فرضنا أن جسماً ألطف من الهواء تتحرك فيه إحدى الكرتين ، وهي التي فرضناها من قبل تتحرك في الهواء ، لوجب أن تقطعه في ـ مدة أسرع < من > المدة التي قطعت فيه الهواء . فإن كان لطفهذا الجسم ينقص عنَّ لطف الهواء بعشرة أجزاء ــ وجب أن يقطع الذراع من البعد في مثل الزمان الذي قطعت الكرة الأخرى الذراع من الحلاء ، فيكون قد قطعتا ، مع تساويهما في الشكل والثقل ، مسافتين متساويتين إحداهما خلاءً والأخرى ملاءً في زماز واحد ــ وهذا محال . وأرسطوطاليس فرض الكلام في أن تكون إحدى الكرتبن قطعت عشرة أذرع من خلاء في مثل الزمان الذي قطعت فيه الأخرى ذراعاً من ملاء ، ثم أوجب أن يتحرك في الجسم الذي يزيد في لطفه على الهواء بعشرة أجزاء ، ويقطع ذراعاً منه في مثل الزمان الذي قطعت فيه الآخرى ذراعاً من خلاء. والذَّى أوقع في هذا المحال هو ما فرض من أن جسماً يتحرك في خلاء . والعلَّة في وقوع ذلك المحال هو أن للزمان المتناهي إلى الزمان المتناهي نسبة ؛ وكما أن الزمان عند الزمان كذلك الشيئان اللذان يتحرك فيهما المتحركان ؛ فيجب أن تكون للخلاء إلى الملاء نسبة ؛ والذي بين الحلاء والملاء يفوق كل نسبة . قال أرسطوطاليس : ﴿ مثل أن تكون الحركة في ماء أو في أرض ؛ ٦

قال يحيى: إنما ذكر الأرض على طريق النمثيل ، لا لأن حركته تكون فى أرض ؛ أو أن يكون إنما ذكر ذلك وأراد به مكاناً فيه آجام وغياض . ولذلك انتقل إلى أمثلة أبين وأوضح ذكر فيها الهواء والماء . قال أرسطوطاليس : « ولذلك لا يكون للخط زيادة على النقطة إذكان الخط غير مركب من نقط » .

قال يحيى: إنما ذكر النقط لأما شيء ،كما أن الحلاء شيء لكيلا يقول قائل: إن الحلاء شيء ، فليس يجب أن يكون له إلى الحسم الموجود نسبة ، وذلك أن الحلاء وإن كان موجوداً فهو مقابل للأجسام ومقاوم لها ، فهي وهو كالوجود والعدم .

## التعليم السادس عشر

< الفصل الثامن : تتمة >

۱۲۰۲۱۰ وأمّا من قِبَل تفاضل الأجسام المتحركة فما أنا واصفه فأقول: إنّا نجد الأجسام التي هي أكثر (۱) زنة ، ثقيلة كانت أو خفيفة ، متى كانت سائر أحوالها في باب (۱) الشكل على مثال واحد ، تتحرك (۱) الموضع السواء ( ۱۸۹ ) أسرع بحسب قياس مقاديرها بعضها عند بعض . فيجب أن تكون هذه حالها في الخلاء أيضًا . غير أن ذلك غير ممكن : إذ كان لا سبيل إلى أن يقال بأيّ سبب يُندَفع فيه أسرع ؟ فإن ذلك في الملاء واجب ضرورة : وذلك أن الأشد قوة أسرع (۱) تفريقًا له ؛ فإن < ما > يتحرك أو الذي يخلى عنه تفريقًا له ؛ فإن < ما > يتحرك أو الذي يخلى عنه

 <sup>(1)</sup> فى الهامش : « يريد بالزنة هنا : المثل . » - وهذا غير مفهوم ، وإنما المقصود بالزنة : القوة ، فلمل صوابها الثقل .
 (٣) أي من حيث الشكل .

<sup>(</sup>٣) تنحرك هنا يممي : تقطم .

<sup>(</sup>٤) ل : تعويقاً - وهو تحريث ، إذ في اليوناني المويقاً - وهو تحريث ، إذ في اليوناني المويقاً - وهو تحريث ،

77

فهو إما بشكله يفرق (1) ، وإما (1) بوزنه . فيجب أن تكون حركة الأجسام كلها فيه (۲) حركة سواء في السرعة . وهذا محالً .

فقد ظهر مما قلناه أنه إن كان خلاءً لزم به ضد الأمر الذى بسببه يثبت الخلاء القائلون به . فإن هؤلاء يتوهمون أن الخلاء موجود ، إن كانت ها هنا حركة فى المكان ، منفردًا بنفسه (<sup>1)</sup> منحازًا ؛ وهذا هو أن يقال إن المكان شيءً مفارق ؛ وقد وصفنا من قبل (<sup>6)</sup> أن ذلك محال .

وإذا قيس أمرُ الخلاء في نفسه أيضًا ظهر من أمره أنه بالحقيقة «خلاءً »كما سُميّ (+) فإنه كما أن واضعًا

<sup>(</sup>۱) له : بحرق – وهو تحريف ، إذ في اليوناني 8١٥١٥٥ ( ٢١٦ أس ١٩ )

 <sup>(</sup>۴) في الحامش : أي في الخلاء .
 (٤) أي شيئًا متميزًا بذاته .

<sup>(</sup>ه) راجع م ٤ ف ٤ ص ٢١١ ن س ١٩ ٤ ف ٢ ص ٢١٣ اس٣١ .

<sup>(+)</sup> فى الهمامش : ﴿ إِنْ اسم الحلاء فى اللهمان اليونانى قد يستعمل على الشيء الذي قال إنه باطل ؛ فيقول إنه باطل لا معني له فى نفسه كاسمه a .

کلمة تنماخه ( وشها ۱۹۵۷ = عاده ) صفة من مانیها : عبث ، باطل ،
 لا آساس له -کما نی و أنتجونا و لسونقلیس : ۲۰۹ ؛ و و الضفادغ و لارسطو نانس : ۳۰۰ ؛
 دوالاودیسا » لهومیروس ۲۲ : ۲۲۹ ؛ و و الفوثیات و فضارس ۲ : ۱۱۲ الخ .

وضع في الماء جسمًا مكعّبًا يصب له من الماء بذلك المقدار الذى هو مقدار المكعب ؛ كذلك يكون في الهواء وإن كان خفيًّا عن الحسّ ؛ وفي أيّ جسم ، لهُ نقْلَةُ وَضْع ، فواجبٌ أَبدًا إِن لم يجتمع ويكثر أن ينتقل له إلى حيث شأنه أن ينتقل : فيصير إلى أسفل إن كانت نقلته إلى أسفل كنقلة الأرض ، أو يصير إلى فوق إن كان نارًا ، أو يصير إلى الجهنين جميعًا ، وبأى <sup>(١)</sup> صفة كان الجسم الذي يوضع فيه . فأما الخلاءُ فإن ذلك غير ممكن فية ، لأنه ليس جسمًا أصلاً ، لكن ينفذ منه في المكعب بُعْد مساو لبعده ، وذلك البُعْد كان من قبل في الخلاء . وكذلك كانت الحال تكون لو لم يكن الماءُ ٢١٦<sup> </sup> يُخْلَى موضعًا للمكعّبِ الذي من خشب ولا الهواء ، بل كانا يسريان فيه .

ولكن المكعب أيضًا له من المقدار بقدر الخلاء الذي يشغله ، وهذا ، حاراً كان أو باردًا ، وثقيلاً كان أو خفيفًا ، فإن آنيته (٢) على حال سوى عوارضه كلها ،

<sup>(</sup>۱) أى : وبحسب الجسم الذى يوضع فيه .

<sup>(</sup>٢) في مقابل اليوناني ﴿ ١٤٣٥ع ﴿ صُ ٢١٦ بِ سُ هِ ﴾ = وجوده .

وإن كانت غير مفارقة لها ، أعنى حجم (1) المكعب الذى من خشب . فهو توهم مفارقًا لسائر تلك الأشياء كلها ، ولم يكن خفيفًا ولا ثقيلًا ، فإنه على حال يشغل خلاءً مساويًا له ويصير في جزء من المكان أوالخلاء مساوله في نفسه . فماذا – لبت شعرى ! – يكون الفرق بين جرم المكعب وبين الخلاء أو المكان المساوى له ؟ فإن جاز أن يكون اثنان بهذه الحال ، فما الذى يمنع من أن يكون في موضع واحد كم فرضنا من العدة ؟ فهذا باب واحد شَيْعٌ مُحال .

وظاهر أيضًا أن المكعب يكون له إذا انتقل أيضًا ١٠ ذلك المعنى (٢) الذى هو للأجسام كلها ؛ فإن كان لا فرق بين هذا (٢) وبين المكان أصلاً ، فما الحاجة إلى أن نجعل للأجسام مكانًا سوى حجم كل واحد منها ، إذا كان الحجم لا يقبل التأثير ؟ فإنه لا دَرَك (٢) في أن يكون حوله بُعْدً آخر بهذه الصفة مساو له .

ўукос 📜 حجم (۱)

<sup>(</sup>٢) يقعد الحجم.

<sup>(</sup>٣) لادركِ = لأ فائدة .

المسلمك والمسلم المسلم المسلم

٢١ فمن هذه الأشياء يبين أنه ليس خلاء مفارِق . (٢) قال أبو على :

قوله : ١ وأيضاً فقد كان ينبغي أن بين لنا شبه الحلاء في المتحركات...

<sup>(</sup>۱) هذه الفقرة ثم ترد في النص الذي شرحه بجرى النحوى و لا في شرح سنيلقيوس ، و لا في شرح مسيلقيوس ، و لا في شرح ثامسطيوس . و لكنيا و ردت في جميع المخطوطات اليونائية للنص اليونائي ، كا و ردت في شرح ابن رشد . و لمثلة الترح بكر Bekker حذفها في نشرته ( ۲۱۳ ب س ۱۷ س س ۲ مس ۲۰ فوضعها بين قومين مربعين [...] علامة اقتراح حذفها . وتابعه على ذلك معظم الناشرين فيابعد: Ross ، كارتيرون ، الخ ، فعميوا أنها من المحتمل أن تكون منحولة .

ولكن أليس وجودها هنا في هذه الترجية الدربية القديمة حجة على صحبًا ، لأن الدرجية ترجع لل غطوط يوناني أقدم من المخطوطات اليونانية التي بين أيدينا ( فستى غطوط باديس برتم ١٨٥٣ أو ودرة عارج على القرام الفائر ودرة عارج الى القات عشر و الى الثاث ولا سبلةيوس ، وهي حجة وأهمة ينقضها ورودها في هذه الترجية الدرية . لكن يضمت هذه المحبية أن أبا على الاحظ دف الملاحظة وهي أن هذه الفترة لم ترد في تقول قسطا والدستي ولا في السرياني ، فرادت المسأنة بذلك تعقيداً . فهل يكون السب في ذلك أن نقول قسطا والدستي أن الدرياني ) قد تمت عن النص الوارد في شرح الاسكندر وشرح يحيى النموي كما ذكر ابن النديم ( والفهرست » ص ٥٠ م ١٣ م ١١ شرة فلوجل ) ، بينا الرجعة الواردة المناسخة عن النص الأصل نفسه من غير شراحه ، وبهذا اتفقت مع المفعلوطات اليونانية الياقية الدينا ؟ على أناساتود إلى هذه المسألة في بحث مفصل فيها بعد في موضع آخر .

إلى قوله : فمن هذه الأشياء ببين أنه ليس خلاء مفارق ٥ ـــ غير موجود فى نقل قسطا والدمشقي ولا فى السريانى .

قال : ومعناه هو أنه كان ينبغي أن يكون للخلاء منفعة وفائدة . وأنا أرى أن معناه هو أنه كان ينبغي أن يخرج الحلاء إلى الوجود نميكون داخل العالم ، لأن ما في الممكن عنده مستحيل ، أى لايخرج إلى الوجود بحال من الأحوال . ثم يبين أنه ليس لأحد أن يتوهم الحواء أنه خلاء ، بأن قالً إنه شيء قائم وإن كان يظن به أنه خلاء وأنه ليس بشيء (١) .

## بحبى وأبو على :

إن أرسطو لما بيّن إبطال الحلاء من اختلاف حركة الأشياء في السرعة من قبل ما تحصل الحركة فيه ، بين أيضاً إبطال ذلك من قبل الأشياء المتحركة أنفسها ، وذلك أن الأجسام المتفقة أنواعها وأشكالها ، المتباينة ميولها تقطع في الزمان الواحد من الهواء الساكن بعدين مختلي الطول . فالقاطع للطول الأبعد هو المختص بالنقل الأوفر . وكذلك إذا كانت الحال هذه واتفقا في النقل(٢) تباينا في الشكل فإن الكرى منهما أو المحدد هو القاطع لأبعد المسافتين دون الملطوح المكعب ، والعلة في قطع الأنقل للأبعد هي أن الهواء لما كان فيه ممانعة لما يرسب فيه كان الأنقل أقوى على تفريقه لأنه بالرسوب أحق ، فيه ممانعة لما يرسب فيه كان الأنقل أقوى على تفريقه لأنه بالرسوب أحق ، عليسه يمانعة من الهواء قدر كثير كما يلقي المكعب ، فليس يمانعه من الهواء قدر كثير كما يلقي المكعب ، فليس لا مانع من جسم لطيف أو كثيف : فيكون الأنقل على تفريقه أمكن ، وبكون الذي يلتي منه الكرى أيسر . فيجب إذا أن يقطع الأنقل والأخف في الزمان الواحد مسافة واحدة من المسافة ــ وهذا خاف .

عي

ثُمَ إِنَّ أَرْسَطُوطَالِيسَ بِينَ أَنَّ الحَلاءِ ــ عَلَى حسب اشتقاق اسمه فَى اللسان اليوناني ــ يدل على أنه أمر باطل . ولما كان المثبتون له يرون الحاجة

<sup>(</sup>١) بعد عدًا في السطر نفسه : بنص الشيخ .

<sup>(</sup>٢) ل: المثل - راجع ما قلناه قبل في التعليق رقم ١ س ٢٧٤

<sup>(</sup>٣) ڭ : يالياد .

تضطر إليه ، بين بطلان ذلك وقدم في ذلك مقدمة وقال : إن الجسم المكعب الذي هو من حديد إذا رسب في الماء فإنه يتنحى من الماء قدر ماكه . وكذلك لو وضعناه في هواء . وإذ كان الحس لا يدرك الهواء يتنحى عن مكانه فيكون جسماً وهذا عَال ، أو ببنى فتتداخل الأبعاد ، كما يجب أن تتداخل لو وضعنا المكعب في الماء ولم يتنحُّ (١) من الماء بمقدار المكعب . ولافرق في كون المكعب في المكان بين أن يكون مكيِّفاً بالحرارة والبرودة أو بغيرهما من الكيفيات، لأن حسوله في المكان إنما لزم البعد لا غير ، حتى لو انفرد البعد عن غيره من الكيفيات لوجب في المكان . وإذا لم يكن بينه وهو مكيف، وبينه وهو غير مكيف فرق في أن يكون في مكان ، لم يكن بينه وبين البعد الذى حصل فيه فرق " . وإذا لم يكن بينهما فرق كم يجز أن يحتاج الجسم إلى بُعْد الحلاء لأن له مثل بُعْد الحلاء ثابت فيه ، فماحاجته إلى خلاء من خارج؟! وأيضاً لايحتاج الحسم إذا انتقل أن ينتقل إلى بعد ، لأن بعده ثابت فيه ينتقل معه وليس يحلُّه فيحتاج أن ينتقل إلى بعد غيره . ولنن جاز أن يداخل بعد بُعداً جازذلك في بُعدين أو ثلاثة ومالانهاية له . ــ وإذا كان الحلاء بعداً ، وْلَمْ يَكُنَ بِينَهُ وَبِينَ بَعْدَ الشِّيءَ الذِّي هُو فَيْهُ فَرَقٌ ۚ ، لَمْ يَكُنَ بِينَ ذَلْكُ وَبِينَ أَن يكُون خلاءً في خلاء \_ فرق " . وأيضاً لئن احتاج بعد الأجسام إلى بعد يكون فيه ، احتاج البُّعد الثاني إلى بعد ، فيمر إلى غير غاية . فقد بين أنهُ ليس يحتاج إلى الحلاء في أن يكون مكاناً وهو مبطل للحركة ، بخلاف قول من قال إنه مصحح للحركة وسبب من أسبابها .

إن الجسم إذا وضعناه في مكان فيه جسم ، فإما أن يتلطني(٢) له ذلك الجسم كالصوف إذا وضع عليه حجر ، وإما أن يتنحى له عن مكان كالماء إذا وضع فيه مكعب من حديد . والحلاء ، لأنه لايمكن أن يقال إنه يتحرك عن مكانه ، ولا يلطى لأنه ليس بجسم ، فبق أن يداخل . وقال تامسطيوم : ليت شعرى أبعاد الحلاء أين ذهبت حين صار المكتب فيه ؟! أما أنه لا يجوز أن يخرج عن مكان لا يكون قد انتقل ويصير المكان

<sup>(</sup>۱) له : يتنعا .

<sup>(</sup>٢) لطي يلطي كسمي : لرق بالأرض .

غيره لأنه يكون المكان هو الشيء الذي انتقل عنه ، وليس [ ٨٥ ب ] يجوز أن يقبل الجسم بُعند الحلاء لأن ذلك البُعند بغيره وليس هو بُعنداً جسمانياً . فإن تداخل البُعندان وجبأن يجوز أن تكون أبعاد كثيرة معاحى تكون السماء في قشر(١) جاورس بأن تقسم على قدر الجاورس .

قال أبو على : وليس لأحد أن يقرل إن الجسم يشغل المكان والأبعاد لا للبعد بل للمادة ، فلا يجوز أن يجتمع بعدان لمادتين في مكان واحد ، ويجوز ذلك في بعدين أحدهما المادة والآخر لا في مادة . وذلك أن الحجر ويجوز ذلك في بعدين أحدهما المادة والآخر لا في مادة . وذلك أن الحجر وإن كبر تمادته وقل بعده لتكرره فإنه لا يزيد شغله بل يشغل أماكن أقل . وان قبل إن الشغل إنما يكون لمجموع المادة والأبعاد كان للعقل أن يفصل ذلك الشغل للبعد . فإن جاز أن يجتمع بعدان معا جاز في أضعاف ذلك وإن كانت في مادة . وأنا أرى أنه كما يستحيل أن يكون ذراعان في الماء متداخلين لأنه بعد خلاء في ذراع من خلاء لأنه لا يكون بين ذراعين وبين ذراع من وكذلك يستحيل أن يداخل فراع من وكذلك يستحيل أن يداخل ذراع من علايا فراع من خلاء في ذراع من خلاء لأنه لا يكون بين ذراعين وبين ذراع فصل ، لا يكون بين بعد الجلاء — فصل ، بل يكون بين بعد الجسم وبين البعد الزائد — وهو بعد الحلاء — فصل ، بل يعقل سوى بعد الجسم . فإن أمكن أن يداخل بعد ألحلاء بعد الجسم الواحد ، كل يعقل سوى بعد الجسم وبعد الحلاء في معى البعد الواحد ، على يعمر بعد الجسم وبعد الحلاء في معى البعد الواحد ،

#### . يحيى

قوله: « وإذا بحث ذلك على حدته » — أى على حدة من الحركة ؛ وقوله: « وكذلك دائماً في كل جسم له انتقال » — يعنى به ألا يكون تمليميا ، لأن ذلك موهوم . وأما قوله: « وإما إلى الجهتين جميماً » — فإنما يعنى به الهواء ، وذلك أنه لسهولة تأثره إذا نزل فيه المكمب تارة يميل إلى

<sup>(</sup>١) الجاورس: نوع من الحب يشبه الذرة لكنه أصغر منه ؛ أو هو نوع من الدخن ، أو نوع من الحب يؤكّل كالدهن ، ويشبه الأوز في قوته ، ويدر البول ويمسك البطن . والكلمة تعريب الكلمة الفارسية كاورس .

أسفل ، وتارة إلى فوق ، بحسب مايجد من سهولة الطريقين . . . وأما قوله : و أى شيء كان الموضوع ، . . فإن كانت النسخة الصحيحة هي التي يوجد فيها هذا فمعناه الشكل الموضوع له ، فنقول إنه يعرض مثل ذلك وإن لم يكن الموضوع مكعباً . وإن كانت النسخة الصحيحة هي التي فيها : وحيث كان ٥ أى : حيث انفق أن يكون ، فإنه يعني به حيث كانت حركة الشيء الموضوع ، فيقال إن الحسم الذي يوضع فيه المكعب ينتمي إلى الجهة التي بمضى فيها الشيء الموضوع فيه .

# التعليم السابع عشر

[١٨٦] < الفصل التاسع: لا وجود للخلاء الداخلي >

۲۱۲

27

قال أرسطو طاليس:

وقد ظن قوم أنه يظهر من قبل السخيف (۱) والكثيف أن الخلاء موجود . قالوا : وذلك أنه إن لم يكن سخيف ولا كثيف لم يمكن أن يجتمع شيء ألبتة ويستحصف (۱) وإن لم يكن ذلك فإما ألا تكون حركة أصلاً ، وإما أن يكون الكل يتموّج تمرّجًا ، كما قال كسوشس (۱) ؛ وإما أن يكون الماء والهواء يتغيّران بالسواء ، وأعنى بذلك أنه أن يكون مثلاً من أوقية (۱) من ماء هواء فقد يكون معا من مثل ذلك الهواء (۱) ماء

<sup>(</sup>١) السخيف = بالكثيف = ١٤ الكثيف =

<sup>(</sup>٢) استحصف : استحكم ، صار محكاً == ،πιλεῖοθα،

<sup>(</sup>۲) = \$0000 - يتموج = Συμανεί (ينتفح، يتموج).

 <sup>(</sup>٤) أوقية – في اليوناني (300 و30 و30 السوائل والجوامد مقداره ، γكونخا أو ٤ موشدا ، فهو يساوى ه٤ رو من اللتر .

<sup>(</sup>٥) ل : إما – وهرتحويف أصلحناء كا في اليوناني .

بذلك المقدار ؛ وإمَّا أن يكون خلاء ضرورةً ، فيانه لا يجوز أن يكون استحصاف (١) وانتشار على وجه غير هذه الوجوه .

فيان كانوا يعنون بالسخيف ما فيه فُرُج كثيرة خالية قائمة بأنفسها ،فظاهر أنه إنالم يكن يمكن أصلاً أن يكون خلاءً قائمًا بنفسه ، كما لا مكن أن يكون مكان له بُعْدٌ ما في نفسه ، فإنه لا مكن أيضًا أن يكون سخيف (٢) بهذه الصفة.

فإن لم يكن قائمًا بنفسه ، بل كان على حال فيه شيء خال ، كان القول بذلك دون ذلك القول في البُعْد من الإمكان . إلاَّ أنه قد يلزمه أولاً أن يكون الخلاءُ ليس هوسبب كل حركة ، بل سبب الحركة التي فوق ؛ وذلك ١٢١٧ أن السخيف خفيف ولذلك صاروا بقولون في الذار إنها جسم سخيف . ثم قد يلزمه أيضًا أن يكون الخلاء سببًا للحركة لا على أنها تكون فيه ، لكن كما أن الأزقاق بحركتها إلى فوق تحرك ما يكون معلقًا بها إلى فوق ، كذلك يُحَرِّك الخلاءُ إلى فوق . ولكن كيف مكن أن

סוטידת γ ουνεπεκτε(νεσθαι : ו ויشار (1) וידישור γ ουνεπεκτε(νεσθαι (1) וידישור (1) וידי

يكون للخلاء أوللمكان نقلة ؟ فإنه يصير للخلاء خلاء إليه ينتقل . \_ وأيضًا عاذا يحتجون في هبوط الثقيل إلى أسفل ؟ ومن البيّن أيضًا أنه إن كان الثيء كلما كان أسخف وأخلى كان أشد انجذابًا إلى فوق ، فإنه مي كان خلاء على التمام كانت حركته في غاية السرعة . وأخلق بهذا ألا يكون يمكن أن يتحرك : والحجة واحدة في أن الأشياء كلها لاحركة لها في الخلاء ، وفي أن الخلاء غير متحرك ، وذلك أن مقادير السرعة لا يكون بينها قياس .

ونحن ، وإن كنا لانقول إن خلاء ووجود ، فإناً نقول إن سائر ماشك فيه من أمره موضع شك . وذلك أنه بحق ما قبل إنه إن لم يكن تكاثف ولا سخافة لم تكن حركة ، أو تكون السماء تتموج ، أو يكون دائمًا بالسواء (١) يكون ماء من هواء أكثر مقدارًا . فواجب إذن إن لم يكن ها هنا تلبّد (١) أن يتدافع ما يتصل به فيعرض لآخر ( ٨٦ ب) ما يتأدى ذلك إليه أن يتموج ،

<sup>(</sup>١) بالشواء - غلي التبادل .

πίλησις تکتل πίλησις (٢)

وإما أن يكون في موضع ما آخر يتغير ماء بالسواء من الهواء حتى يكون حجم الكل كله سواء ، وإمّا ألا يكون شيء يتحرك . وذلك أن هذا لازمٌ إن كان يَنتقل دائمًا ، اللهم إلاَّ أن تكون نقلته دورًا ؛ غير أنه ليس الحركة أبدًا على الاستقامة . فبهذه الأسباب ساغ لهؤلاء أن يقولوا بأن < ها هنا > خلاءً .

#### بحبي :

إن أرسطوطاليس لما تكلم فى الحلاء المنحاز (١) ، أخذ الآن يتكلم فى الحلاء المخالط للأجسام . وقبل ذلك يذكر حجج المنبين له وهى هذه : إن كان تكاثف وتخلخل فالحلاء موجود . إلاأن التكاثف والتخلخل موجودان . فالحلاء موجود . فأما أن حما هناج تكاثفاً (٢) وتخلخلافهن قيبل أنه إن لم يكونا له يصح أن يستحصف الجسم ويبسط ، وذلك أن التكاثف إنما هو اجتماع أجزاء الجسم وتداخل بعضه إلى بعض ؛ والتخلخل هو انتشار أجزائه . وإن كانت الحركة المستقيمة موجودة والكل غير متموج ، فالتكاثف والاستحصاف موجود . إلا أن المقدم على ماذكرنا، فالتالى(٢) إذا موجود ، وذلك أن المتحرك على استقامة لا بد من أن يدفع الجسم الذي هو أمامه ؛ فالولم يجتمع الذي هو أمامه ؛

<sup>(</sup>١) اى المفارق ، المنفصل ، القائم بذاته .

<sup>(</sup>۲) ل : تكاثف وتخلخل .

<sup>(</sup>٣) ل : والتالى .

المتحرك ، أو يحصل مع الجسم الذى هو أمامه معاً ، أو يتدافع إلى أن تصل المدافعة إلى المحيط بالكل ، فيتموج . وهذا فاسد . فإذاً لابد من أن يجتمع الجسم ويستحصف .

وأما أنه إن كان استحصاف وتخلخل فالحلاء موجود ــ فلأنهإن لم يدخيل جسم فى جسم فالنكائف مقتض لوجود الحلاء ، والمقدم ثابت . وذلك أن التكاثف إنما هو تداخل الأجزاء حتى يقل حجم الجسم . فإن لم تكن فيه فرج خالية تشغلها أجزاء الجسم وجب أن يوجد بعضها فى بعض ، أعلى يداخل بعضها بعضاً ــ وهذا محال . فالفرج إذن موجودة .

وألزموا أيضاً إن لم يكن الحلاء موجوداً ألا تكون استحالة ، أو إن كانت استحالة كانت استحالة بالسواء ، حتى يستحيل من أوقية ماء أوقية هواء ، أو ذراع ماء ذراع من الهواء . وليس الأمر كذلك ، لأن الماء إذا استحال هواء كَانَ أكثر من الماء . ولهذا تنشق الحوابي والأواني المسدودة الرءوس إذا استحال بعض ما فيها من الأشياء المائية إلى البخار الهوائي ، وذلك لأنه يستحيل ما يستحيل منه إلى الهواء ... هواء أكثر منه بعدأ فزحم الأوانى وشقها . وكذلك الهواء إذا [ ١٨٧ ] استحال إلى ماء كان الماء المستحيل أقل من الهواء في البعد والمسافة . والتكاثف على ما بينا إنما يتم مع الحلاء ، والتخلخل إنما يكونبأن يفارق بعض أجزاء الحسم بعضاً ؛ فيُجب أن يصير بعض الأجزاء في خلاء ، وإلا كان جسم في جسم ويصير مكان بعض الأحسام خالياً . وإن لم يكن الأمر هكذا فإذا استحال الماء إلى هواء هو أكثر ا منه بعدأ فإن لم يجد خلاءً يشغله لزم إما أن يستحيل في موضع آخر هواء مسافته مثل مسافة هذا الهواء إلى ماء مسافته وقدره مثل مسافة هذا الماء الذى صار إلى الهواء ، فيكون ما أخلاه أحد المستحيلين من المكان يشغله الآخر ، وهذا حراق ؛ وإما أن يتدافع الهواء حتى يصل إلى المحيط فيتموج ويتحرك إلى خارجه كما يعرض للحياض المندفقة إذا تموجت . وإما أن يكون خارج الكل جسم فيكون جسم فى جسم ، وإما أن يكون خلاء .

ثم إن أرسطوطاليس أخذ يبحث عن قولهم إن الخلاء مبثوث فى الأجساء، ويقول إمهم إن كانوا يعنون أنه فرج كبار فى الأجسام تشغله قطع كبار من الأجسام فقد أثبتوه بعداً فارغاً . وقد أبطلنا هذا المعنى . وإن قلنا إنه مبثوث

بين أجزاء الجسم حتى إن كل جزءمن أجزاء الجسم ففى أثنائه شىء من ذلك ويصير كالكيفية للجسم — فهو أشبه من القول الأول .

قلت لأبى على: إلا أن هذا أيضاً يبطل بما به بطل أن يكون فى الوجود بعد خال ، لأن هذا الحلاء المبثوث هو بعد خال وإن صغر . \_ فقال : لعمرى إنه يبطل بذلك ، غير أن بطلانه أخنى من بطلان الفرج الكبار ، لأن الأبعاد تبين فيها .

يحيى: ولما كان القائلون بالخلاء المبثوث يجعلونه علة المحركة إلى فوق، ولم يجزأن يكون علة على أن تكون فيه الحركة ولا علة تمامية وما من أجلها كالأمكنة الطبيعية ــ ثبتأنه إن كان فإنما بكون علة فاعلة . ولهذا قالوا: إن النار السخافتها تتحرك إلى فوق ، والسخيف عندهم هوما يكون الخلاء مبثوثاً بين أجزائه ، وفي ذلك يحرك الحلاء إلى فوق ، ويحرك الأجزاء بسببه ، كما تكون حركة الأزقاق المنفوخة إلى فوق [إما] علة لحركة الأثقال المتعلقة بها . والخلاء إن تحرك وجب أن يكون في مكان ؛ ويجب أن تكون حركته في غاية السرعة . لاقياس بين زمانها وبين زمان حركة الملاء . وقد بينا أن لكل زمان متناه إلى كل زمان متناه قباساً ونسبة . [ ٧٨ ب ] وعلى أنهم إن كانوا قد أعطوا بهذا القول العلة في حركة الأجرام إلى فوق ، فإنهم لم يعطوا العلة في حركة الأثقال إلى أسفل . ولئن كانت (١) علة حركة أسفل أن شيئاً مبثوثاً بين أجزائه ، فلتكن علة حركة الأثقال إلى أسفل .

يحيى : فإن قال قائل إن الحلاء المبثوث ليس بعلة للحركة أصلا لكنه أثبته (٢) لأجل الانتشار والاكتناز – قلنا – : فالذى ببطل ذلك أنه لوكان ذلك لم يكن نماء واغتذاء وإنما يكون انسداد الحلاء ، ولا كانت الأجسام متصلة ، ولوجب أن يقفل الحس .

**یحیی :**کسوٹس : سوفسطائی <sup>(۳)</sup> .

<sup>(</sup>ز) ل کان

<sup>(</sup>۲) أو : أبيته.

<sup>(</sup>٣) المعروف أن كسوئس فيثاغوري من قروطون Craton .

يم : إن جعلوا طبيعة الأثقال علة حركتها إلى أسفل ، قيل لهم : فهلا جعلتم طبيعة النار علة لحركتها إلى فوق ، لا للخلاء ؟

قال أرسطو: ﴿ أُويستحيل أَبداً هواء إلى ماء ﴿ ﴿ المسطيوس حمله على أَندأُراد أَن يستحيل ماء عن هواء ؛ أوهواءعنماء مثله في العظم . ﴿ يحيى (١) حمله على أنه يستحيل فيه من الماء إلى قدر أعظم منه هواء ؛ ويستحيل مثل ذلك القدر من الماء فلا يحتاج إلى مكان خال .

قال يحيى : وينبغي أن نتكلم على الحجج التي أنَّى بها أرسطو في الحلاء من سرعة الحركة ، وإبطالها ــ وهي ثلاثة : إحداهن أنهألزم أن يكون للخلاء إلى الملاء نسبة كنسبة زمان الحركة في الحلاء إلى زمان الحركة في الملاء . وثانيتهن إلزامه أن تكون الحركة فى خلاء فى مثل زمان الحركة فى ملاء بأن يفرض جميم نسبة لطافته إلى الهواء كنسبة زمان الحركة في الحلاء إلى زمان الحركة في الملاء . وثالثتهن إلزامه ألاتكون حركة الثقيل في الحلاء أسرع من حركة الخفيف في الخلاء وأن نكون حركتهما على سواء من قبل أن تفاضل مابىن حركتى الثقيل والأثقل في الملاء إنما كان لأن الأثقل يتمكن ويقوى على ـ خرق الملاء قوة لاتوجد للناقص الثقل . \_ ونتكلم على الحجة الأخيرة فنقول إنها مبطلة لأوضاع أرسطو حين وضع أن لسرعة الحركة علتين : إحداهما ما عليه المتحركات في أنفسهامن ثقلها وشكلها ، والثانية اختلاف الجسم الذي يسرى فيه المتحرك . فإذا كان ثقل المتحرك علة في السرعة [ ٨٨ ] ، كان كان علنه فيها في الحلاء . وإلا فإن كانت الحركتان على سواء ، أعنى حركة الثقيل والأثقل مع أن بعد الخلاء واحد لأجل أن الحلاء واحد لا اختلاف فيه ، فيجب أن يكون لو يملأ ذلك البعد هواء أن تكون الحركتان فيه سواء، وأن تفاضل ثقل المتحركين لأن الهواء لا اختلاف فيه ولم يعمل عملا في المتحرك فيقال إنه أعطى جوهره قوة على الحركة . فإن زعم زاعم أن الحركة نختلف في الملاء ولاتختلف في الحلاء ــ قيل له : فقد جعلت الملاء هو العلة في اختلاف الحركات في السرعة والإبطاء لا غير ، لأن الملاء هو الشيء الذي بعدمه يبطل البطء والسرعة في الحركات.

و أيضاً فإن أوضاع أرسطو وإن شهدت بما قلنا فالحق أيضاً شاهد بها ؛ وذلك أنه لو لم تكن قوة الثقل ، والعيان يشهد بخلاف ذلك ، فلابد من علة

<sup>(</sup>۱) یحی النحوی .

أخرى توجب اختلاف الحركات . وليس يتهيأ إثبات علة أخرى سوى فوة الثقل وضعفه ، وليس الثقل ونقصانه بما يثبت للجسم بالإضافة إلى الغبر ، بل هما كيفيتان للجمم قائمتان بأنفسهما من غير إضافة منهما إلى شيء من خارج . وإذا كانا كذلك فهما ثابتان في الجسمين مع الحلاء والملاء . وإذا أوجبا سرعة الحركة وبطأها في الملاء ، لزم أن يوجبا ذلك في الحلاء .

وأيضاً فإن أرسطوطاليس نفسه جعل الملاء المختلف علة لاختلاف الحركة في السرعة من حيث كان يعوق الحركة ويمانمها . والإفالملة الفاعاة للانحطاط إنما هي قوة الأجسام وثقلها . وهذه القوة إذا لم تثبت بالإضافة إلى أمر من خارج ، بل هي كيفية في الحسم كاللون وغيره ، فهي ثابتة في المتحرك في في الحلاء . وإذا لم يكن في الحلاء شيء يعوقها عن الحركة وجب أن تكون الحركة أشد سرعة .

وأيضاً فإذا كان المتحركان في البعد الواحد من الهواء يختلفان في سرعة الحركة ، والقوة على الانحطاط هي السبب في خرق الجسم الذي تقع الحركة فيه لأن الهواء الواحد يوجب اختلاف الأشياء ، وسهولة انخراق الجسم تتبعه سرعة الحركة إلى أسفل ؛ وإذا كانت هذه القوة فى الجسم وأن يتحرك فى الحلاء وجب أن يكون أسرع تحركاً فيه من جسم تضعف قوته عن هذه القوة . وإذا وجب أن تكون السرعة والإبطاء ثابتين في الحركة فالحلاء والرمان أيضاً ثابت في الحركة في الحلاء ، لأن البطء والسرعة في الحركة يحدان بالزمان القصير [ ٨٨ ب ] والطويل ، فإن الحركة البطيئة هي التي تقطع في زمان طويل مدى قصيراً ، والسريعة هي التي تقطع في زمان قصير مدى طويلاً . ولما استحال أن تكون المتحركة في آن واحد في طرفي البعد معاً ، سواء كان ذلك البعد مشغولا أو فارغاً ، وجب أن يكون المتحرك يصير من أول البعد إلى آخره فى زمان ـ إذ الزمان لازم للحركة من حيث هى حركة . فإن كان البعد مشغولا بجسم فهو يمانع الجسم المتحرك فيحتاج إلى زمان آخر مضاف إلى الزمان الأول . فكأنه يقطع المتحرك هذا البعد في زمانين إذا كان مشغولاً ، وفي زمان واحد إذا كان فَارغاً . فإن فرضنا في ذلك البعد جسماً أَلطَفَ فَإِنَ المُتَحْرِكُ يَقَطُّعُهُ فَى زَمَانَ وَجَزَّءً ، وَلَيْكُنِ الرَّمَانَ سَاعَةً ؛ فَإِن كَانَ أشد لطافة قطعه المتحرك في ساعة وجزء هو أقل من ذلك الجزء . ولا يزال كلما ازداد الجسم لطافة ازداد زمان القطع نقصاناً ، إلا أنه لا يبلغ إلى أن يلطف لطفاً يقطعه المتحرك في ساعة ، لأنه وإن أمكن أن يلطف الجسم أوأن نتصوره كذلك إلى غير غاية ، فإنالزمان أيضاً يمكن أن ينقسم إلى غير غاية . وَلَيْسَ يَجِبُ ﴿ إِذَا كَانَ لَزِمَانَ الْحَرِكَةُ فِي هَذَا الْبَعْدُ الْحَالُ إِلَى زَمَانُهَا فِي هذا البعد لوكان مشغولا نسبة ، حتى يكون هذا ساعتين وذاك ساعة ــ أن تكون للخلاء نسبة بحسبنسبة زمان الحركتين ؛ حتى إذا جعل فى ذلك البعد جسم نسبته إلى الجسمالذي كان فيه(١)من الغلظ نسبة النصف أن يقطعه المتحرك في سَاعة كما يقطع ذلك البعد إذا كان خالياً في ساعة . وذلك أن زيادة زمان الحركة التي في الملاء على الحركة التي في الحلاء ليس لأن للخلاء خطأ من الممانعة وللملاء أزيد من هذا الحط حتى يجب من ذلك أن يكون للخلاء إلى الملاء نسبة ، بل لما ذكر من أنه لابد من زمان للحركة إذا كان البعد المقطع قدراً مخصوصاً فلا بد من زمان يقطع فيه ، ملاء كان البعد أو خلاء . وإنَّما يزيد الزمان بالملاء لأجلءوقه عن الحركة . والزمان المزيد عليه لم يثبت لأجل أن البعد الحالى يعوق بالمدافعة كما يعوق الملاء . وإذا لم يكن ذلك لم يازم أن يكون الملاء أكثر عوقاً بقدر نخصوص ، فتكون نسبته إليه نسبة هذا القدر . وأيضاً فإنه لا يمكننا أن نعلم كم قدر زيادة الما، في غلظه على الهواء(٢) حيى نحكم بأن نسبة [ ١٨٩ ]أحدهما إلى الآخر كنسبة زمان حركة(٣) الواحد للبعد الواحد منهما . وأيضاً فإن كان علة سرعة المتحرك وبطئه غلظ الجسم المقطوع ولطفه ، وكان أيضاً علة ذلك ما عليه ذات المتحرك في نفسه ؛ فلو وجب أن تكون نسبة زمان الحركة فى الهواء إلى زمان الحركة فى الماء كنسبة الهواء إلى الماء ، لوجب أيضاً أن تكون نسبة زماني الحركتين كنسبة المتحركين في الثقل إذا كان أحدهما أثقل من الآخر، إذ كان تفاضلهما في الثقل يوجب تفاضل زمانى المتحرك فيهما وإن كان و احداً . وهذا يوجب لو حركناً جسمين في بعد واحد من الهواء وأحدهما ضعف للآخر في الثقل أن يقطع الأثقل الأبعد في نصف الزمان الذي يقطع الآخر البعد المساوى له . والعيان يشهد

<sup>(</sup>١) فرقها : ق .

<sup>(</sup>٢) تحتباً : الخلاء .

<sup>(</sup>٣) كانت في النص : حركة القاطع الواحد - ثم رمج عل كلمة القاطع .

غلاف ذلك ، لأنه إن كان بين زمانى قطعيهما تفاوت فإنه لايكون إلا قدراً يسيراً .

وأيضاً فإن فكرى فى هذا المنى قد استوعب ساعة من الزمان مثلا ، وتحرك الحجر فى أذرع من ماء ساعتين، فازمان فكرى إلى زمان حركة الحجر نسبة ، ولا للحجر إلى المعنى المفكر فيه ، ولا للتحجر إلى المعنى المفكر فيه ، ولا للتفكير إلى الحركة .

وأيضاً إن اسود جميم في ساعتين ، واسود آخر في ساعة ، أو سخن جميم في ساعة ، واسود آخر في ساعتين لم يجب أن تكون للحركات نسبة في قوامها لأن لازمان يعيرها نسبة . وأيضاً لزمان حركة فلك القمر إلى حركة فلك عطارد نسبة ، وليس بين الفلكين نسبة في القوام ؛ ولا لفلك القمر إلى الحجر المتحرك حركة مستقيمة في ماء مثلا نسبة ، وإن كان لزمان حركتهما نسبة . وليس يجب إذا تناسب (۱) الأزمان المقولة على الأشياء أن تتناسب تلك الأشياء ، وإن الأشياء التي تنجانس لا يكون بينها نسبة على ما قال أرسطو ، وذلك أن الزمان طبيعة واحدة ، وهو يعد الحركة ، وليس كذلك الحركات والأشياء المتحركة لأنها ليست طبيعتها واحدة .

وأما الحجة الأخيرة ، وهي إيجابه ألا يكون الحلاء يقوم عند الأجسام مقام المكان فيلزم ألا تكون أبي وجوده فائدة ، فيلزم ألا يكون له وجود لأنه لم يفعل شيء من الأشياء إلانفائدة قائمة - ذكرها هكذا : الجسم لوكان في خلاء لوجب أن يداخل من الحلاء أبعاداً مساوية له ؛ وإذا كان الجسم [ ٨٩ ب ] إنما يجب أن يكون في مكان لأجل الأبعاد ، وكنا مني أزلنا عنه كل الأشياء التي لاحظ لها في حصوله في المكان من عو لونه وطعمه وغير ذلك بقي بعُد " فقط لا فرق بينه وبين بعُد الحلاء ، وجب أن لا يحتاج إلى بعُد من خارج ، إذ البُعد الذي هو قائم مقام البُعد الذي هو من خارج حاصل له . - وأيضاً فإن الجسم إنما يستحيل أن يداخل جسماً لأبعاده ، لا لشيء آخر لأن سائر كيفياته لا يمتنع أن تحصل أشياء كثيرة منها لشيء واحد . فلو داخل

<sup>(</sup>۱) ل : تناسب

بُعْدُ الجسم بُعْدَ الحلاء لِحاز أن يتداخل بُعْدُ جسمين ، أو إن استحال ذلك استحال مداخلة بُعْد الجسم بُعْد الحلاء .

قال يحيى : يقول إنه إذا ثبت بما ذكرنا أن بُعثداً سوى بُعثد الأجسام فليس يجب إبطاله بألا تعرض له فائدة ، وإنما يبطل بإبطال الحجج المثبتة له . فإنا له علمنا وجود عضو فى البدن لم يجز نفيه إذا لم نعرف الفائدة فى وجوده . وأما القول بأنه لا فرق بين البعد المكافى والجسمانى إذا رفعناعن الجسم سائر كيفياته بنمى الجزء الثانى ، وهو العظم كيفياته فباطل ، لأنا إذا رفعنا عنه سائر كيفياته بنمى الجزء الثانى ، وهو العظم المركب من هيولى وصورة على طريق الكمية . وليس الخلاء مركباً من هيولى وصورة لأنه لاجسم ، وذاك يكون جسماً غير مكيف . فبينهما إذن فرق . فإن قبل : فإن رفعنا الهيولى فقط التي هي بالقول والحد الذي يخصها لا جسم ، بنمى البعد فقط لا فرق بين الحلاء وبينه – قبل إنا إذا رفعنا الهيولى ارتفعت الصورة وارتفع الحسم المركب منها ، فكيف تكون الأبعاد باقية ؟ !

ابن عدى : المركب يرتفع ، لا الصورة .

يحيى : ولو توهمنا البعد الجسمانى بلا عنصر لم يجب أن يكون فى مكان ، وإنما يجب أن يكون فى مكان الجسم الطبيعى ، كما أنا لو توهمنا البياض فى غير جسم لم يجب أن يكون مفرقاً للبصر ولا الأضداد يستحيل أن توجد إلا أن تكون فى جسم واحد ، فإنها قد توجد فى الجنس الواحد وفى النفس الواحد مناسبات الأعداد . فإنها قد توجد فى الجنس الواحد وبه من هيولى ، وادعى أنه المثال الأول ، فليس كلامنا فى هذا الموضع مع هذا القائل ، لأنا فى هذا الموضع إنما نتكلم كلاماً طبيعياً ، فالجسم الطبيعى عب أن يكون فى مكان طبيعى ، والجسم هو الذى له مادة وصورة ، فليس يلزم من ذلك أن يكون جسم فى جسم ، لأن الحلاء أبعاد غير جسمانية ، كان يكون خلاء فى خلاء ، لأن الحلاء أبعاد غير جسمانية ، ولا يجب أن يكون خلاء فى خلاء ، لأن الحلاء ليس هو بعداً [ ١٩ ١ ] جسمانياً فيحتاج أن يكون خلاء فى خلاء ، لأن الحلاء ليس هو بعداً [ ١٩ ١ ] جسمانياً فيحون خلاء فى مكان ، لأنه أيضاً غير متحرك فيكون فى مكان .

يحيى : وإذ قد حللنا النحبيرات على أنه لا يجوز أن تكون الحركة في الحلاء

فى زمان ، وأنه لا يكون فيها الأسرع والبطىء ــ فسنبين ذلك بياناً مبتدئاً فنقول : إن حركات الأكر كل واحدة منها فىزمان ، وليست تخرق الأكر أجساماً بحركتها ، سيما وكرة البروج لاتماس من خارجها شيئاً . وقد دللنا نحن على أن كل جسم فهو فى فضاء قد ملأه ، وهذه حالة الأكر ، وهى مع ذلك تتحرك في زمانٌ ، وذلك أن الحركة من ميدأ إلى غاية ، وليس يجوزُ أن يكون المتحرك في المبدإ والغاية في آن واحد . فإذاً إنما نصير إلى الغاية في زما ن . فجائز أيضاً أن تكون الحركة المستقيمة في الخلاء في زمان ، ويكون فيها الأسرع والأبطأ من قبل فضل القوة ، لامن قبل خرق الأجسام . وأيضاً فإن الحركة الاختيارية لوكانت في خلاء لكانت في زمان ، لأنه لو لم يكن الهواء في العالم بل كان في خلاء لما جاز إذا أردت أن أصير (١) من بلا. إلى بلد أن أصير إليه من الأول في آن واحد ، لأن ذلك بوجب أن أكون فيهما معاً واحداً ، فإذن أحتاج إلى زمان حتى أصير إلى بلد الآخير ؛ وإذا كنت راكباً جواداً كانت حركتي أسرع من حركة المرأة الضعيفة . وإذا قا-رت على المشي في الملاء مع ما يعوقني من المواء فأنا على المشي مع زوال العائق أقدر؛ فكذلك القول في الجركة الطبيعية . وإذا كانت الأكر في زمان فبالحرى أن تكون حركات الأجرام الكائنة في زمان ، وإن كانا جميعاً في خلاء لا نخ قان أحساماً.

إن قبل : إنما تكون حركة المجتاز في الحلاء في زمان من قبل أنه إذا مثى اعتمد أبداً على إحدى رجليه فلمكان السكون يتحرك إلى البلد في زمان – فالحواب : إن الرجل هي الساكنة ، وإلا فالحركة في البدن أبداً متصلة ، لأنه أبداً لابد من أن تكون الرجل ساكنة في كل وقت من أوقات المثى . وأيضاً فإن الرامين للسهام في الحلاء يبلغ سهم الأقوى منهما إلى الغرض أسرع ، وإلا بطلت فائدة شدة القوة ومنفعتها .

وأيضاً فالحجر إذا رفعناه إلى فوق إن كانيقطع مائة ذراع لا في زمان... فما الفرق بين ذلك المقدار وبين أضعافه في أن نقطعه لافي زمان ؟ ولى ذلك

<sup>(</sup>١) ك: تصير .

جواز بلوغه إلى فلك البروج لافى زمان . [٩٠] ولوأرسلناه من فلك البروج فصار إلى الأرض لا فى زمان لكانت على هذا حركته أسرع من حركة فلك البروج . ولو لم يحتج المتحرك إلى فضاء يشغله لما احتاج أن يتنحى له الجسم الذى هو أمامه ، إذ كان إذا تنحى ليس يفرغ له فضاء قد كان شفله (١). وإذا كان الجسم لا بد له من أن يشغل أبعاداً ولم يجز أن يلقى أبعاداً جسمية ثبت أنه يشغل أبعاداً مكانية . ولو فرضنا أن الهواء الذى هو أمام المتحرك نحرك ولم يخلفه المتحرك إلى خلفه ولا انطبق الهواء من الجانبين ، أليس كان يبقى بعداً فارغاً ؟ فأما لو تحركت كرة ومكعب وميلهما سواء فى خلاء فإلهما (٢) يقطعان الأبعاد المتساوية معاً ، وإنما تسرع حركة الكرة فى الملاء فقط .

قال: ولستأذهب إلى أن الحلاء منحاز بنفسه لا جسم فيه ، بل لايجوز أن يخلو من حرة الحسم من كيفيته . قال يخوز أن يخلو العنصر من صورة الحسم من كيفيته . قال : وذلك أن الهواء لرطوبته سهل الانفعال سريع الجريان ، فهو لا يدع مكاناً إلاويداخله ويخلف الأجسام المنتقلة عن أماكنها في أماكنها في أماكنها في الحال .

مسكولة في المحموط .

<sup>(</sup>٢) ل : فائه .

## التعلم الثامن عشر

## الفصل التاسع: تتمة >

YIIYIV

فأمّا نحن فإنَّا نقول ، على حسب الأصول الموطأة لنا ، إن للأضدادِ هيولي واحدة : للحارّ أعني والبـــارد وسائر المتضادات الطبيعية ؛ وإن التكون هو مما بالقوة موجود إلى الموجود بالفعل ؛ وإن الهيولى ليست مفارقة ، إلاَّ أَن ماهيتها شيء آخر وأنها واحدة في العدد : لِلَّون مثلا وللحرارة والبرودة .

27

وللجسم أيضًا الكبير والصغير هيولى واحدة بعينها . والدليل على ذلك ما أنا واصفه: وهو أنه متى يكون من ماء هواءً فإن الهيولي الواحدة بلا (١) زيادة شيء آخر يكون به ما يكون ، بل ما كان بالقوة صار بالفعل . وكذلك أَيضًا يتكون ماء من هواء : فيُنْتَقَل مرّةً من صِغَر إلى عِظَم، ويُنْتَقَلَ أُخرى مِنْ عِظَم إلى صغر . وعلى هذا المثال الهواءُ أيضًا نفسه قد يكون كبيرًا فيصير في حجم (١) أصغر ،

<sup>(</sup>١) ل : لم . وفي الأصل اليوناني : فإن الهيولي الواحدة هي التي تكون ، دون إضافة شيء آخر بل بأن يصير بالفعل ماكان بالقوة .

<sup>(</sup>٢) عد هذا الموضع في الهامش : يعني و هو باق هو ا.

أو يكون فى حجم أصغر فيصير فى حجم أكبر بأن الهيولى التى بالقوة تصير الأمرين جميعًا .

كما أنها وهي واحدة بعينها ُتنتقل من البرودة إلى الحرارة ومن الحرارة إلى البرودة لأَنَّها كانت بالقوة كذلك وتصير من الحرارة إلى حرارة أخرى من غير أن بحدث فيها شيء حارًّ لم يكن حارًّا لما كانت أقل حرارة . ٢١٧ب كما أن قوسًا من دائرة عظمي و تُحَدُّبُهَا إن صار بعينه لاغیره من دائرة صغری لم یکن ها هنا شیء یحدث فیه التَّحَدُّبُ مِن غير أَن يكون كان فيما مضى محَّديًّا ، لكن (١٩١) مستقيمًا ، وذلك أن الأُقل من الأُكبر ليس هو فَقُدًا ، ولا عكن (١) أن نجد من اللهيب مقدارًا ما ليس فيه حرارة وبياض ؛ فكذلك منزلة الحرارة التي من قِبَل الحرارة التي بـأخرة . والعِظم إِذَا والصغر للحجم المحسوس لبس يكونان بأن الهيولي تقبل زيادة ما فتنتشر بل من قِبَل أَن الهَيُولي هي الأَمران بالقوة ، فيجب أيضًا أَن

<sup>(</sup>۱) ٿا: يمنك.

يكون الكثيف والسخيف واحدًا بعينه والهيولي الهما واحدة .

## ١١ والكثيف ثقيل والسخيف خفيف .

[ وأيضًا كما أن قوس الدائرة إذا اجتمعت فصارت أصغر فليس يحدث فيها شيء لم يكن لها وهو التحدب ، بل ذلك الذي كان لها اجتمع ، والنار أي شيء أُخِذ منها فكله يؤخذ حارًا . كذلك يجرى الأمر في الكل ، فإن الاجتماع والتفرق إنما يكوّنان هيولي واحدة بعينها ] .

فإن ها هنا شيئين يكونان من كل واحد من الكثيف والسخيف ، وذلك أن النقيل والصلب يظن أنهما كثيفان وألسخيفان وأن ضدّهما ، وهما الخفيف واللين ، سخيفان ، إلا أن الثقل والصلابة يفترقان في الرصاص والحديد .

٢٠ فقد ظهر مما قلنا أنه ليس خلاء منحاز بنفسه

ما بين القومين المربعتين يبدو كأنه رواية أخرى لما ورد أى س ٢ - س ١١ ، و مل كل
 حال فايس له خل هذا ؛ لحذا وضعه بكر Bekker بين قومين مربعتين . والنريب أن الترجمة العربية فيها نفس الوضع ، فإن كان هناك عطأ في المخطوطات فاتما يرجم إلى مهد بعيد ، أبي إلى ما فيل القرن الحامين أو السادس الميلادي .

وقد ورد في هامش الخطوط فا (عـ6 : Laurentianus 87 ) عن هذه الففرة التعليق التالي : Δύενδοναι أي : « لا خل ها <sub>« .</sub>

لا على الإطلاق ولا فى المتخلخل ولا بالقوة ، اللهم إلا أن نشاء أن نسمى على كل حال سبب النقلة خلاء ما . فنكون حينئذ هيولى النقيل والخفيف هى التى بمنزلة الخلاء ، وذلك أن الكثافة والسخافة (1) لهذا النوع من المضادة يفعلان النقلة ؛ وأما الصلابة واللين فإنهما سببان لسهولة القبول للتأثير وصعوبته ، لا للنقلة ، بل للغيرية خاصة .

فقد لخصنا على أَىّ وجه يكون الخلاءُ موجودًا ، وعلى أَى وجه لا يكون ــ هذا الضربَ من التلخيص .

ذكر حجة المثبتين له .

قال يحيى : لما كان مثبتو الحلاء بشتونه بالتخلخل والتكاثف والحركة ، أخذ أرسطوطاليس يوضح القول في المتخلخل والمتكاثف ، فهو يقول : إن العنصر للأضداد واحد ، وكذلك الغيرية فعنصر الحار والبارد واحد ، وكذلك الغيرية فعنصر الحار والبارد واحد ، فهو كلا الضدين بالقوة ، إلاأنه قد يكون أحدهما بالفعل والآخر بالقوة ، فيخرج مما بالفوة إلى الفعل ، كالحار إذا برد فإنه من قبل أن يصير بارداً قد كان بارداً بالقوة ثم صار بارداً بالفعل لأنه إن خلى عنه أجزاء من الحار واجتلبت إلى نفسه أجزاء من البارد ، بل الحار قد كان كل جزء منه حاراً وصاركل جزء منه بارداً لما استحال ، فكذلك الهيولى هي واحدة للكبير والصغير فإذا صار الصغير كبيراً بأن يسخف فليس لأنه انضاف إليه أشياء أخر من الحلاء أو من غيره ، ولا إذا صغر الكبير بالكثافة فارقه أجزاء

<sup>(</sup>١) في الحامش : يعني النقل و الحقة .'

[ ٩١ ب ] من الحلاء أو غبره الأنه لو كان الأمر كذلك لم تكن الكثافة والتخلخل في جميع الأجزاء على تشابه ، بل كان يكون كثير من الأجزاء على ما كانت عليه ، وإنما دخلها خلاء أو أشياء أخر ، مثل النراب إذا اتسع بأن صار غباراً أنه يصير في تضاعيفه أجزاء من الهواء ، وعلى هذا القوس من الدائرة العظمي الذي هو نصفها قد يزيد تحدُّبها فيصير ثلثي دائرة ليس بأن كان فيه من قبل شيء من الاستقامة ، وذاك فيما بعد إلى الاحديداب ، بلذلك التحدب زاد ، كذلك الكبير لم يصر صغيراً بأن فارقه شيء كان فيه ، ولا الحارحين صار بارداً فارقه أشياء من الأجزاء الحارة ، ولا حين اشتدت حرارة الشيء فإنما اشتدت حرارته بمفارقةأجزاء باردة كانت فيه . وكثير من الكيفيات يتبع كثيراً منها : فالحفة تتبع التخلخل ، والنقل يتبع التكاثف ، كما أن البياض يتبع الرطوبة ، والتكآثف يتبع البرودة ، والتخلخل يتبع السخونة ، واليبسّ يتبع الحرارة : فأما الصلاّبة ففي أكثرالأمر تتبع الكثافة واللين يتبع التخلخل. إلا أن الحديد أصلب من الرصاص وهو أقل كثافة منه ، والهواء لما فيه من الرطوبة وكذلك الماء يسهل انفعالهما ومعاقبتهما للأجسام المتحركة فيهما . فإذا تحرك الجسم على استقامة صار الهواء الذي هو أمامه في مكانه بسهولة حركته وانفعاله ، فلا يجب أن يتحرك الهواء الذي هو أمامه إلى أن يتموج الكل . وإذا استحال ذراع من الماء إلى عشرة أضعافه من الهواء ، فليس(١)يجب أن يحصل في أثناء أجز الله خلل ، ولا يجب أن يكون في الكل تسعة أذرع خالية تشغله ، بل يجب أن يدفع الهواء الذي أمامه حتى يجتمع ويتكاثف فيأخذ مكاناً أصغر فلا تكون الأجسام معاً .

يحيى : إلا أن فى هذا الموضع شكاً لأنه لا يمكن أن يقال إن الأسطقسات تستحيل إلى أمثالها فى المقدار ، لأنه لو أمكن ذلك ماكانت الحوابى تنشق إذا استحال بعض ما فيها إلى البخار ، ولما وجب أن يعظم البطنإذا استحال بعض ما فيه إلى الرياح ، وها نحن نجد الدخان يصير أضعاف الحشية الى منها استحال الدخان ، وليس يجرى الدخان معها مجرى الغبار مع التراب لأنه ليست() نسبة التراب محممة ومفتر قاكنسبة الدخان إلى مامنه استحال . والقول

<sup>(</sup>١) ل : وليس .

<sup>(</sup>٢) ل : ليس .

بأنه إذا استحال ها هنا ماه إلى هواء استحال في موضع آخر من العالم هواء إلى ماء بقدر ذلك - شبيه بالخرفات . وليس يجوز أن يكون دفع الهواء المستحيل لما [ ١٩٦ ] يليه من الهواء بوجب اجتماعه ، لأن دفع الشيء غبره وتحريكه له يقتضي أن يسخنه ، ولإسخانه يقتضي تخلخله لا تكاثفه . - وأيضاً فإن الهواء في الصيف يكون أشد سخونة ، فلو أسخنا ماء واستحال يخاراً حاراً فجاور الهواء لوجب بالحرارة أن يزيد حرارة ، فكان يجب أن يزدد تخلخلا . - وأيضاً فالماء أكثر استحالة إلى الهواء في الصيف لفرط الحر ، فيجبأن يكثر تكاثف الهواء المجاور لما استحان من الماء ، وفي ذلك كون الهواء في الصيف أشد تكاثفاً منه في الشناء :

قوله: بحسب الأصول المُوطَأَة ـ يعنى ما وطأه ونبه عليه فى المقالة الأولى من أن الهيولى للأضداد واحدة:

وقوله: وللجسم عنصر – يعنى أن الجسم لما كان ينتقل من رُبُوُّ(') أصغر إلى ربو أكبر كان له عنصر يقبل هذين ، لأن الماء إذا أسخناه فصار هواء وزادت كميته لم تنتقل إليه أجزاء أخر بهاكثر الشيء قد يستحيل استحالة كاملة من الفعد إلى الفعد ، وقد يستحيل من الأقل إلى الأكثر ، مثل أن يستحيل من حرارة ناقصة إلى حرارة زائدة . – لبست الصلابة أبداً تابعة للنات الرصاص أثقل من الحديد وألين منه .

قوله : على الإطلاق في المتخلخل ولابالقوة ــ أما على الإطلاق فيمنى به أنه ليس خلاء مفرد خارج الأجسام مفرد عن جسم ، ولا بالقوة : يمنى به الحلاء المشغول . قوله: على أى وجه يكون وعلى أى وجه لا يكون ، يعنى بأى وجه لا يكون : أى لا يكون خلاء مفارقاً ولا مبثوثاً في الأجسام .

<sup>(</sup>۱) زبر = زیادت .

### التعليم التاسع عشر . في القول في الزمان

< الفصل العاشر : دراسة نقدية للزمان >

٢١٧ قال أرسطو طاليس:

٢٩ وقد يتصل بما قلنا من ذلك أن نصف أمر الزمان .
وما بأسٌ أن نذكر أولاً الشكوك التي وتعت فيه مما قاله البرَّانيُون (١) ، فننظر هل هو من الأَشياء الموجودة أو من غير الموجودة ، وما طبيعته .

٣٢ فنقول إنه قد يخطر بالبال منه أنه : إما ألا يكون موجودًا أصلاً ، وإما أن يكون \_ إن كان موجودًا \_ كان أمرًا خفيًّا صعبًا ، مما أنا واصفه : وهو أن بعضه قد كان وليس هو موجودًا (١) ، وبعضُه مُزْمَع (٦) بأن

<sup>(</sup>١) في الحابش : البرانيون هم أصحاب الإقتاع ، وبازائهم الساعيون وهم أصحاب البرمان . والبر البرن ترجمة الكلمة البرنانية نامκερικο . وترجمة النص البوناني حرفيا هو: ونقاً للإقوال البرانية ، λόγων مكفا : وليس محكفا : وليس موجود . (٦) مصلحة أيضاً في النص مكفا : وليس موجود .

<sup>(</sup>٣) مزمع بأن يكون 🖚 سيكون .

يكون وليس موجودًا بَعْدُ ؛ ومن هذين يتركب الزمان : على المتناهى المأخوذ دائمًا . (١) وما كان مركبا مما ليس موجود فليس مكن أن نتوهم له شركة فى الوجود (٢) . ومع ذلك فإن كل متجزئ ( ٩٢ ب) فواجبُ ضرورةً منى كان موجودًا أن يكون إما أجزاؤه كلها موجودة ، وإمّا بعضها ؛ والزمان بعض أجزائه قد كانت وانقضت (٢) ، وبعضٌ مُزْمَع بأن يكون ، وليس يوجد ولا واحد منها ، وإن كان الزمان متجزئًا .

وأما «الآن» فليس بجزء، وذلك أن الجزء قد يُقدِّر الكلَّ (\*) > ، وقديجب أن يكون الكلمر كبًا من أجزائه؛ والزمان ليس يظن به أنه مركبٌ من الآنات. وأيضًا ممايض عبُ الوقوف عليه أن «الآن» ، وهو الذي يظهر أنه الفاصِلة بين الماضي وبين المستقبل ، هل هو واحدٌ بعينه

 <sup>(</sup>۱) على ... دائماً : هذه الجملة محرفة رفيها نقص ، وصوابها كما في الأصل البوناني :
 الومن هذين يتركب الزمان : ما منه لا متناه وما هو دورى دائماً » .

<sup>(</sup>٢) الوجود: كلمة ٥٠٥٥١٥ هنا.

<sup>(</sup>۲) ل : نقصت .

<sup>(؛)</sup> أضفناها لزيادة الإيضاح .

ثابتٌ أَبدًا (٢) ، أو هو واحدٌ بَعْدَ آخر ؟ فإنه إن كان أبدًا واحدًا بعد آخر غيره ، وليس من الزمان جزءٌ هو وجزءٌ آخر منه معًا ( ما ُلم يكن أحدهما مُشْتَمِلاً ، والآخرُ مُشْتَمَلاً عليه ، مثل الزمان الأقصر في الزمان الأطول ) فإن «الآنَّ الذي ليس هو موجودًا واجبٌ ضرورةً أن يكون قد فسد ، وليس يمكن أن يكون فسادُه كان في وقته لأنه ف ذلك الوقت قد كان موجودًا . ولا مكن أيضًا أن يكون «الآنا المتقدم فسد في «الآن » الآخر ، وذلك أنه يستحيل أن بكون الآنان متصلاً أحدهما بالآخر كما تتصل النقطة بالنقطة . وإن (1) كان لم يفسد في الذي يتلوه بل في ف غيره ، فإنه يكون موجودًا في الآنات التي فيما بينهما وهي بلا نهاية ، ومعها ، وذلك محال .

ولا يمكن أيضًا ولا أن يكون واحدًا بعينه ثابتًا أبدًا ؟ وذلك لأَنه ليس شيءً منناه (٢) متجزيُ له نهاية واحدة لإإن كان متصلاً في جهة واحدة ولا إن كان متصلاً في

(۱) لا : وهو .

41

<sup>(</sup>۲) ل : كانت .

<sup>(</sup>٣) ل متناهياً متجزئياً .

أكثر من جهة ؛ لكن «الآن» هو نهاية وقد يمكن أن يوجد زمان متناه . وأيضًا إن كان معنى الوجود معًا فى الزمان لا قبل ولا بعد ، هو أن يكون فى «الآن» واحدًا بعينه ثم كان ما قبل وما بعدهما فى «الآن» بعينه مشارًا إليه ، فإن ما كان منذ عشرة آلاف<sup>(۱)</sup> سنة وما كان فى يومنا هذا كانا معًا ، وليس أحدهما متقدمًا لصاحبه ولامتأخرًا عنه .

#### أبو على :

الوجه فى لزوم الزمان للأمور الطبيعية أن الطبيعة هى مبدأ حركة أو وقوف ، والحركة لا تكون إلانى زمان لأنها من شىء وإلى شىء ، وليس يجوز أن يكون فيما منه وفيما إليه فى آن واحد ؛ فهى إذاً فى زمان :

#### يحبي :

الأمور الطبيعية كلها يلزمها الزمان ، يعنى الطبيعة التى تحت الكون وأرسطو يتكام فيه هل هو ، ثم ما هو ، ثم أى شيء هو . ويورد شكوك النافين له وهي [ ٩٣ ا ] هذه: الزمان منه ماض ولبس بموجود ، ومنه مستقبل ليس بموجود ، فالمتركب منهما غير موجود لأنه لايتركب الموجود من لا موجود ، إذ المركب هو مامنه تركب . — وأيضاً إن كان زماناً فهو متجزئ (٢) وكل متجزئ إماأن يكون موجوداً كهذه الشجرة، أو بأجزائه كالصراع ؛ والزمان بكليته ليس موجوداً لأن غداً وأمس ليسا موجودين (٢)

<sup>(</sup>١) ل : ألك .

<sup>(</sup>٢) لد : فكل ... فإما أن .

<sup>(</sup>۲) ل : ٠رجودين هو .

هما . فكيف يكون بكليته موجوداً وهذان من كليته ؟ 1 وليس هو بأجزائه موجوداً لأن أجزاءه ماض ومستقبل وليس واحد منهما موجوداً .

والفصل بين هذه الحجة والتي قبلها أن التي قبلها على طريق التركيب لأنه ابتدأ فيها بالأجزاء ، وهذه على طريق التحليل لأنه ابتدأ فيها بالجملة ثم جزئت . وليس شيء من الزمان حاضراً لأنه لوكان شيء منه حاضراً لكان هو الآن ، والآن ليس بجزء من الزمان لأن جزء الشيء يقدره(١) ويعينه لأنه إما أن يكون ثلاثة أو عشرة أوغير ذلك ، وكل هذه الأجزاء تعين الكل إذا قدرته ، والآن ليس يقدر الزمان لأنه لايقدرما له بُعد "إلاما له بعد ، والزمان له بعد ، والزمان لا بعد ، والزمان له بعد ، والزمان لا بعد الا ولعلي له .

وقدم أرسطو فى تبيين أنه غير موجود أصلين : أحدهما أنه يستحيل أن يكون زمانان متساويين معاً مثل يوم ويوم . فأما (٢) إذا كان أحدهما أعم من الآخر ويكون شاملا له فلا يستحيل فإن الشهر أعم من اليوم ، والسنة أعم من الشهر . ونحن نقول إن ستنا وشهرنا ويومنا كل ذلك موجود معاً .

والأصل الثانى: أن كل ما كان موجوداً ثم لم يكن موجوداً فقد فسد. مُ قسم الآن هذه القسمة: الآن إما أن يكون واحداً بعينه فى جميع الأزمنة أو واحداً بعينه فى جميع الأزمنة أو واحداً (٢) بعد آخر. وإن كان واحداً بعد آخر فإما أن يكون الأول منه باقياً أوغير باق ؛ وإن كان غير باق فهو لا محالة فاسد. ولا بد من أن يفسد فى فاته ، أو فى آن بعده . وهذا إما أن يكون فى شىء . ولا يخلو من أن يفسد فى فاته ، أو فى آن بعده . وهذا إما أن يكون الآن واحداً لأن الآن نهاية (٢) المؤمن والزمان له بعد وهو متناه أيضاً لأنا يمكننا أن نأخذ منه قدراً متناهياً وهو اليوم مثلا . وكل ذى بعد متناه فلا يجوز أن تكون لا تكون له نهاية واحدة ؛ ولو كان أيضاً الآن واحداً وكنا إذا [ ٣٣ ب] قلنا ان شيئاً فى آن فهو فى زمان لكان ما وجد منذ ألف سنة وما وجد اليوم من حيث هما فى آن واحداً زمان لكان ما وجد منذ ألف سنة وما وجد اليوم من حيث هما فى آن واحداً

<sup>(</sup>۱) ل : يفنيه .

<sup>(</sup>۲) ك : إذ.

٣ ... ٣) مكرر في المخطوط هكذا : ولا بجوز أن يكون الآن واحداً لأن الآن نهاية ولا بجوز أن يكون الآن واحداً أبداً لأن الآن نهاية الزمان .

هما معاً ، ولكان لا يثبت متقدم ومتأخر ومحدث . وإن كان الآن واحداً بعد واحد ، إلا أن الأول منهما باق أبداً ، لزم أيضاً ما قلنا ويلزم عليه ما نقوله من بعد . وإن كان الأول يفسد في ذاته عرض من ذلك أن يكون الآن موجوداً غير موجود معاً . وإن كان فساده في آن غير الذي يتلوه بل بعده ، عرض من ذلك أن يكون هو وآنات بلا نهاية لها توجد مماً ، لأنه إنما في آن بعد الآن الذي يتلوه ؛ وكل اثنين بينهما شيء فبينهما زمانٌ وآنات بلا لماية . ويلزم أن يكون الآن الأول مع الآن الثانى ، والزمانان المتساويان لايكونان معاً . ألا ترى أنه لايكون يوم ويوم آخر معاً . ويعرض أن يكون ما وجد في الآن الأول إلى أن فسد فيما بعد كله موجود "معاً لأنه كله موجود في آن واحد . وأيضاً إذا لم يفسد في الذي يتلوه ليس بأن يفسد في آن بأولى من آن آخر . وإن فسد الآن في آن يتلوه لم يَـجزُ ذلك ، لأنَّ آنًا لايتلُّوآنًا ، كما أن النقطة لا تتلو النقطة وذلك أن آناً لو تلا آناً لم يَخْلُ من أن يكونا منحازين أو متطابقين ؛ فإن كانا منحازين فهما غير متتاليين لأسما إذا كانا منحازين فيينهما بُعد ، وكل اثنين بينهما بُعُد فبينهما زمانٌ وآنات بلا نهاية ؛ والآنات هي من جنس الاثنين ، فيعرض من ذلك ألاَّ يكونا متناليين ، لأنَّ حد المتتاليين على ما ذكره أرسطو : هما اللذان ليس بينهما شيء من جنسهما . وإن كانا متطابقين فإماً أن يتطابقا بكليتهما فيكونان آناً واحداً ، أو ببعضهما فیکونان متجزئین ؛ والآن (۱) لاحرکة < فبه > – فإذا بطلت هذه الأقسام بطل أن يكون للزمان وجود ، أو لوكان لكان مركباً من هذا . قال أرسطوطاليس : «والآن لا عَكَن أَنْ يَكُونُ مَمَّا ،فواجِتْ ضر ورة أن يكون قد فسد » --

يجي : لما أتى بالقضيتين ؛ إحداهما أنه لا يمكن أن يكون زمانان ولا جزآن من الزمان معاً ، والأخرى أن ما كان ثم لم يكن فقد فسد – كان نظم الكلام أن أتبع ذلك إذ قال : فإذن لا يمكن أن يكون الآن الأول باقياً إلى الثانى للقضية الأولى : ولا كان باقياً – لأنه يوجب أن يكون الثانى للقضية الأولى : ولا كان باقياً ، لأنه يوجب أن يكون قد فسد ،

وفساده أيضاً باطل للقسمة الني ذكرها .

<sup>(</sup>١) والآن لا حركة : كذا .

قال أرسطوطاليس : «وذلك أنه ليس شيء من المتحركات المتناهيات له نهاية واحدة ؟ »

يحي : إن كان الآن بهاية (۱) الزمان ، والزمان متجزى الامتصل ، فليس الآن واحداً .

أرسطو طاليس : « لا إذا كان انصال على واجد ، ولا إذا كان انصاله على كثير » .

يحيى : قال ها هنا : متصل ـ بعد أن قال فيما تقدم : متجزئ ــ لأن المنصل متجزئ ، والمتجزئ متصل لامحالة ، والمتصل على جهة واحدة هو الخط ، ولهذا ينقسم على هذه الجهة وله نهايتان ، والمتصل على جهتين هوالسطح ، والمتصل على جهات هو الجسم :

<sup>.</sup> حولم: نا (۱)

## التعليم العشرون

< الفصل التاسم : تشمة >

۲۱۸پ

قال أرسطوطاليس:

هذا ما يُتشكك فيه من الأشياء التي توجد للزمان . والأَمر أَيضًا فيه نفسه : ما هو ؟وما طبيعته ؟ خفي على هذا المثال ، من قِبَل ما أخذناه ممن تقدّمنا إلى ما وصفناه آنفًا من ذلك . فإن بعضهم قال إنه حركة الكل ، وبعضهم ما ٢١٠ قال إنه الكرة نفسها . على أن جزء الدورة أيضًا زمانٌ ما ، وليس جزء الدورة دورة فإنه إنما هو كما شمّى جزء الدورة لا دورة . وأيضا لو كانت السَّمُوات أكثر من سماء واحدة لكان الزمان سيكون على مثال واحد حركة أيها اتفق وكانت تكون أزمان ها كثيرة معًا . وقد قال قوم إن الزمان هو حركة أنها أنكل ؛ وإنما ظنوا ذلك من قبل أن

<sup>(</sup>۱) ك : أزماناً .

 <sup>(</sup>٣) فى الهامش : و هكذا فى الدستور ، و إنما هو : أن توماً زعبوا أنه الكل نفسه ه .
 و الذي فى اليونانى هو Ἡ δε̄ τοῦ δλου σφαῖρα Εδοξε : و تد ظن قوم أنه
 كرة الكلي لأن الكل فى الزمان وفى كرة الكل .

جميع الأشياء هي في الزمان ، وهي في كرة الكل ؛ وهذا القول أسخف من أن يكون يحتاج أن يتطلب له ما ما يستحيل به (١) .

ولكن لما كان قد يُظن أحرى الأمور بالزمان أن يكون حركة وتغيرًا (٢) فقد ينبغى أن نقصد ، بالبحث فيه والنظر ، قصد هذا المعى : فنقول إن التغيّر فى كل واحدٍ ممّا يتغيّر ، وحركته إنما تكون فى المتغيّر نفسه فقط ، وبحيث انفق أن يكون ذلك المتحرك نفست والزمان هو على مثال واحد (٢) بكل مكان وعند كل شيء . وأيضًا فإن كلَّ تغيّر فقد يكون أسرع وقد يكون أبطأ ، وليس يكون الزمان هكذا ؛ وذلك أن السريع والبطىء إنما يُحددان بالزمان : فالسريع هو ما كان كثيرًا في قصير (١) ، والبطىء أن والبطىء هو ما كان كثيرًا في قصير (١) ، والبطىء هو ما كان يسيرًا في طويل ؛

<sup>(</sup>١) أي أنه أسخف من أن يحتاج إلى البحث في استحالته .

<sup>(</sup>۲) اتنار .

<sup>(</sup>٣) فوقها : بالقياس لنا .

<sup>(ُ) ﴾</sup> في الهامش عند هذا الموضع : يعنى في المكان الذي يكون فيه المتحرك إما في الكم وإم،! في الكونت وإما في الجموم .

( ٩٤ ب ) وليس يجوز أن يكون الزمان يحدّد بالزمان لامن جهة ما هو كيف .

فقد ظهر أن ليس هو حركة ؛ ولا فرق فيما نحن بسبيله أن نقول: حركة أو تغيّر .



۲1

# الفصل الحادي عشر

< تتمة البحث النقدى : تعريف الزمان >

إلا أنه ليدر يكون أيضاً خلواً من تغير ؛ وذلك أنّا منى لم نتغيّر نحن في فهمنا أصلا<sup>(1)</sup> أو تغيرنا ونحن لانشعر لم نظن أنه كان زمانٌ ، كحال الذين يقال في الألغاز <sup>(7)</sup> إن النوم يعتريهم عند المتألهين <sup>(7)</sup> بالبلد المسمى سَرْد <sup>(4)</sup> ، ومن أنهم لايشعرون إذا انتبهوا من نومهم ، ذلك أنهم كانوا نياماً فيضيفون الآن المتقدم لنومهم إلى الآن التالي له ويجعلونهما واحداً ، ويرفعون ما بينهما لأنهم لم يشعروا به . فكما أنه لو لم يكن الآن مختلفاً بل كان واحداً بعينه لم يكن زمان ، كذلكوإن مختلفاً بل كان واحداً بعينه لم يكن زمان ، كذلكوإن زمان مختلفاً ثم لم يُشعَرْ به لم يظن أن ما بين الاثنين زمان . فإن كنا متى لم يحصل تغير أصلا بعينه ،

<sup>(</sup>١) فوقها : أي بحدث فينا تغير فنطم أنا ... ( الكلام لا يقرأ ) .

<sup>(</sup>۲) الألغاز بمنى الحرافات ، الأساطير (الميثولوجيا) μυθολογουμένοις

<sup>(1)</sup> سرد = Σάοδεις (واسها اليوم سرت Sart ) عاصمة لوديا .

وقى الحامش في المخطوطة : « ينظن أن هذا البلد حران » .

<sup>(</sup>ه) ك: زماناً.

بل (۱) توهمنا أن أنفسنا ثابتة على أمر واحد غير منقسم عَرَض لنا حينئذ أن نتوهم أنه ليس زمان ؛ ومتى أحسسنا تغيِّرًا مُحصّلاً قلنا حينئذ إنه قد كان زمان . فظاهر أنه ليس يكون الزمان خلوا من حركة .

1714

وإذ كان قصدنا أن نحد الزمان ما هو فلنجعل أول ما منبتدى، به من ذلك في هذا الموضع فننظر أي شيء للحركة . فإنا معا نحس الحركة والزمان . وذلك أنا وإن كُنا في ظُلَم ولم ينل أبداننا شيء أصلاً ، إذ أنه حدث في أنفسنا ضرب من الحركة ظننا على المكان أنه قد حدث أيضاً زمان ما ؛ وكذلك أيضاً متى ظننا أن زمانا ما قد حدث ، ظننا مع ذلك أن حركة ما قد حدثت. فيجب من ذلك أن يكون الزمان إمّا حركة وإما شيئاً ما للحركة ؛ وإذ لم يكن حركة فواجب ضرورة أن يكون شيئاً ما للحركة ؛ وإذ لم يكن حركة فواجب ضرورة أن يكون شيئاً ما للحركة ، وإذ لم يكن حركة فواجب ضرورة أن يكون شيئاً ما للحركة ، وإذ لم يكن حركة فواجب شرورة أن يكون شيئاً ما للحركة .

<sup>(</sup>١) عند هذا المرضع في الحاش : ﴿ يَمِي أَنْ تَكُونَ بِالقَوْمَ فِي الزَّمَانَ ، لا بِالقَعَلَ ﴿ .

 <sup>(</sup>٢) على المكان = على الفور = في الحال .

# قال يحيى وأبوعلى :

إن أرسطوطاليس لما ذكر تحييزات النافين الزمان استغنى بالجسم (۱) عن إيراد برهان على وجود الزمان إذ الحس أقوى من كل برهان . وقد م على حل التحييرات البحث عن ماهية الزمان وهو يتصفح آراء القدماء فيه قبل أن يذكر رأيه ، فحكى عن قوم أنهم قالوا إن الزمان هوالكرة نفسها ، وعن آخرين أنه(۱) الدورة نفسها يعنى دورة الكلى ، وعن آخرين أنه(۱) الحلاق .

وأبطل أن يكون الزمان هو دورة الكل بأن جزء الدورة ليس بدورة لأن الدورة هي رجوع [ ٩٥ ا ]الدائرة إلى ما منه ابتداء ، وجزء الزمان زمان " ، فالدورة ليست بزمان . وأيضاً لو كانت سموات كثيرة وعوالم كثيرة لكانت أزمان " معاً وأيام "معاوسنوات(٢) معاً ، وبالجملة الأكركثيرة وهي دائرة ، وليست الأزمان معاً . فلو كانت عوالم كثيرة لكان الزمان كيالا " لدورات كراتها إن كانت متساوية الدورات ، وإن كانت مختلفة السرعة فإن الأسرع بعد الأبطأ ، ولحذا قلنا إن حركة كرة الكواكب الثابتة بعد حركات سائر الأكر.

وأما القول بأن الزمان هو الكرة نفسها فظاهر الفساد ، لأن الزمان منه مستقبل ومنه ماض ، والكرة ليست كذلك ، فالكرة ليست زماناً ، والزمان قوامه بأجزائه لإناالكرة موجودة بجملتها ، وجزء الزمان زمان ، وليس جزء الكرة كرة . فأما القول بأن الأشياء في زمان وأن الأشياء في الكرة ، فالكرة (٤)زمان فالمحمول في المقلمتين واحد بالإيجاب ، وليس تحصل نتيجة من موجبتين في الشكل الثاني . وأيضاً فإن الأشياء في الكرة على أنها في مكان ، وهي في الزمان لا على هذا الحرفين .

وأما أن الزمان ليس هو حركة على الإطلاق فلأن الحركة تخص المتحرك، والمكان الذي هو فيه متحرك ، والزمان هو زمان للكل . وأيضاً ليس هو

<sup>(</sup>١) كذا: ولعل صوابه: الحس كما ورد بعد ذلك بكلمتين.

<sup>(</sup>٢) ص : أن .

<sup>(</sup>r) ال : سنين (t) ال : رالكرة

شيئًا متحركاً بل بعض ساكن ، والزمان زمان للجميع . وأيضاً فإن الحركة إما سريعة ، وإما بطيئة ؛ والزمان مأخوذ في حد السريعة ، وليس الزمان مأخوذ في حد السريعة ، وليس الزمان مأخوذ في حد الرية وليس الزمان حركة . - وليس هو شيئًا خارجاً عن الحركة لأنه(١) حين يقع في أوهامنا الزمان تقع فيها الحركة . وبالعكس ، فإنّا إذا لم نحسّ بالزمان لفرط شهوتنا لقراءة ما نقرأ وإكبابنا عليه ، ثم إذا علمنا كثرة ما قرأنا علمنا في الحال كثرة الزمان وطوله . وكذا إذا علمنا كثرة الزمان ولم نكن عالمين بكثرة ما قرأنا علمنا في الحال كثرة ما قرأنا علمنا في الحال علمنا عنها ؛ فيو إذن علم علم المحركة .

قال أوسطوطاليس: أمّا من الأشياء التي للزمان فهذا ما يلزم من التحييرات ــ يعنى أن التحييرات المذكورة إنما لزمننا لأمور لازمنة للزمان، وهي أن الزمان منه ماض ومنه مستقبل؛ فالتحييرات لزمت هذا.

قال أوسطوطاليس: والزمان لابُحدَّ [ ٩٥ ب ] بالزمان لامن قبل كم ولامن قبل كيف . يحيي : إن الحركة تحد بالزمان من قبل الكيف ، ومن قبل الكم . أمّا من قبل الكم فنحو أن نقول : حركة طويلة (وهي) التي زمانها طويل ، وقصيرة وهي التي زمانها قصير . وأما من قبل الكيف فالسريعة وهي الكبيرة التي زمانها قصير : والبطيئة وهي القليلة بلا أن زمانها كثير.

<sup>(</sup>۱) ل : لأن.

## التعلم الحادى والعشرون

< الفصل الحادى عشر: استمرار >

قال أرسطوطاليس:

1719

ولما كان المتحرك فإنما يتحرك من شيء إلى شيء ، وكان كل مقدار فمتصلاً ، صارت الحركة تابعة للمقدار ، وذلك أن من قبل أن المقدار متصل صارت الحركة أيضاً متصلة ، ومن قبل الحركة يكون الزمان فإن بمقدار الحركة بذلك المقدار يظن أبداً ما يكون من الزمان والمتقدم والمتأخر هو أوّلاً في المكان (۱) ، إلا أنه ها هنا في الوضع (۲) . وإذ كان المتقدم والمتأخر هما في المقدار ، فواجب ضرورة أن يكون المتقدم والمتأخر في الحركة أيضاً ، على قياس ما هناك (۲) ، وفي الزمان الحركة أيضاً ، على قياس ما هناك (۲) ، وفي الزمان أيضاً المتقدم والمتأخر لأنه يتبع أبداً كل واحد منهما(۱)

ر (١) فى الهامش : « يعنى فى عمل الحركة وهو المقدار , – أبو على : يعنى بالمكان ها هنا ما عليه يتحرك انتجرك « .

<sup>(</sup>٢) في الهامش : أبو على : المقدار له وضع ثابت .

<sup>(</sup>٣) ما هناك : أي في المقدار .

<sup>(</sup>٤) سهما : أىالزمان و الحركة .

40

٣.

صاحبه . وأيضاً فإن المتقدم والمتأخر فى الحركة : أمَّا من جهة ما هما فى وقت ما فإنهما حركة ، وأما فى الآنية (١) فإنهما شيء آخر غير الحركة (١) . وإنحا نعرف الزمان أيضاً عند تحصيلنا الحركة بأن نحصًلها بالمتقدم والمتأخر ؛ وحينئذ نقول إنه قد كان زمان ، متى أحسسنا بالمتقدم والمتأخر فى الحركة .

وأما تحصيلها فأن نراهما مختلفين وأن بينهما شيئاً آخر غيرهما ؛ وذلك أنّا إذا رأينا بالذهن الطرفين مخالفين للوسط ، وحكمت النفس بالآنين : أحدهما متقدم ، والآخر متأخر \_ فحينئذ نقول إن هذا زمان ؛ فإن الذي نحدُّ به الآن قد نظن أنه زمانٌ ؛ وليوضَعْ كذلك .

فمتى كنا نُحسَّ الشيءَ كأَنه فى الآن واحد، ولم نشعر فى الحركة بالمتقدم والمتأخر ، أو كنا نحسه كواحد بعينه إلَّا أنه لشيء ما متقدم ومتأخر ، لم نظن أنه حدث

<sup>(</sup>۱) يقابلها في اليوثاني ( ۱۲۱۹ س ۲۱ ) : ۴۲۷ه

<sup>(</sup>٢) في الهامش : « يعني في المتقدم و المتأخر هو غير سمين الحركة » .

زمانٌ أصلاً إذ ليس حركة (۱) . ومتى أحسسنا بالمتقدم ٢١٩ والمتأخر فحينئذ نقول إن «ثمت» زماناً . فعلى هذا القياس إذن : الزمان هو عدد الحركة من قِبَل المتقدم والمتأخر.

المعدد والدليل على ذلك ما أنا واصفه وهو أنّا بالعدد نحصُل الأكثر والأقل () ، وبالزمان نحصل الحركة المحصّل الأكثر والأقل ، فالزمان إذن عدد ما . وإذا كان العدد ضربين: لأنّا نسمّى «عدداً الشيء الذي يُعَدُّ والمعدود () ، والشيء الذي به يُعَدُّ . [١٩٦] فإن الزمان هو الذي يُعَدُّ ، لا الذي به في النفس يُعَدُّ . والذي به يُعَدُّ ، وحدا أن الحركة تكون أبداً واحدة غير الذي يُعَدُّ . وكما أن الحركة تكون أبداً واحدة بعينه ، وذلك أن الآن واحد بعينه متى كان ، إلا أن وجوده يختلف . والآن مقدار الزمان من جهة أنه يحده بالمتقدم والمتأخر .

 <sup>(</sup>١) في الهامش : « أي ليس حركة بين اثنين بالفعل » .

 <sup>(</sup>٣) في الهامش : « أبر على : كل ما يحصل به الأكثر و الأقل فهو عدد . ويعض ما يحصل به الأكثر و الأقل فهو زمان . فبعض العدد زمان ، وذلك أن الزمان يحصل به بعض الأكثر و الأقل
 وهما ما يكون في الحركة » .

<sup>(</sup>٣) فى الحامش : ﴿ هَذَانَ مَعْنَاهُمَا وَ احْدَ ﴾ .

وهو غير صحيح ، إذ يقصه الشيء المعدود فعلا والذيء الفابل للعدو لم يعد بعد .

۱۲

## التعليم الثانى والعشرون

قال أرسطوطاليس:

ولك أن تقول في «الآن» من جهة إنه واحدًّبعينه ، ومن جهة أنه ليس واحداً بعينه وذلك أن من جهة أنه في آخر بعد (۱) آخر فإنه مختلف : وهذا هو معنى أنه الآن ؛ وأما من جهة أن «الآن» موجودٌ في وقت فإنه واحدٌ بعينه . فإنه يتبع – كما قيل – المقدار الحركة ، ويتبع الحركة (۲) الزمان كما قلنا ، وعلى هذا المثال يتبع النقطة (۱) المنتقل (۱) وهو الذي به تُعرَف الحركة والمتقدم منها ح والمتأخر > (۱) . والمنتقل أمّا من جهة أنه موجود في وقت فهو واحدٌ بعينه ، وذلك أنه إما نقطة وإما حجر وإما شيءٌ غير ذلك مما أشبههه .

<sup>(</sup>١) في الهامش : « يعني في أجزاء لحركة المتقدم والمتأخر . » .

 <sup>(</sup>٢) في الهامش : و إذا تحركت الكرة على بسيط فإنها تلقاء على نقطة : ؛ فالتقطة يتبعها المتحرك على البسيط و.

 <sup>(</sup>٣) في الهامش : ويسى أن النقطة هي مبدأ الحلط ، والمستقبل : (كذا وصوابه :
 المنتقل) هو مبدأ الحركة ي

<sup>(</sup>٤) ص : المستقبل – وهو تحريف وصوابه كما أثبتنا إذنى اليونانى φερόμενον تر. (٤) . (٢١٢ ب س ١٧) .

<sup>(</sup>a) ناقص في العربي وأضفناه بحسب اليوناني : अعلا ٢٥ ٥٥٣٤٥٥٧

44

وأما بالقياس فمختلف ؛ كما يأخذ السوفسطائيون أن سقراط (١) مختلف إذا كان فى البيت وإذا كان فى السوق ، لأن كونه فى مواضع مختلفة يوجب الاختلاف . و «الآن » يتبع المنتقل كما يتبع الزمانُ الحركة ، فإنا بالمنتقل نعرف المتقدم والمتأخر فى الحركة . ومن جهة ما المتقدم والمتأخر معدود \_ هو «الآن» ؛ فكذلك أيضاً أما من جهة ما "أ الأن : «الآن» ، لأنه موجود فى وقت ، فإنه واحد بعينه لأنه المتقدم والمتأخر فى الحركة ، وأما في الوجود (١) فإنه مختلف ، وذلك أن من جهة ما المتقدم والمتأخر معدود فهو «الآن».

وهذا \_ خاصةً \_ أعرفُ به وذلك أن الحركة إنما تُعْرَف من قِبَل المتحرك ، والنقلة من قِبَل المنتقل ، لأن المنتقل شيء مشار إليه ، وليست الحركة كذلك. فدالآن » من وجه بمنزلة شيء واحد (١) بعينه دائماً ، ومن وجه ليس بواحد بعينه لأن المنتقل ذلك (٠).

(١) فى اليونانى : « أن قورسقوس ... » – أى زيد من الناس ، فالمترجم العربى قد غير ه
 إلى سفراط لأنه أشهر من قورسقوس الذى هو مجرد دلالة على اسم علم ما .

۲) الأن = الموضوع \$70%

 <sup>(</sup>۳) یقابلها فی الیونائی هنا ۱۷۵۱ج
 (۵) فی الهامش : ۱ أی إذا كان بالقوة و لم یكن ابتدا، لحركة بعد . به

 <sup>(</sup>٥) فالك : أي في هذه الحال ، أي : وهذه حال المنتقل.

### قال يحيى :

إن أوسطوطاليس لما ذكر أقاويل المتقدمين فى الزمان ، أراد أن يذكر قوله فى الزمان . وذكر مقدّمة قبل ذلك ، (١) وهى أن الحركة متصلة ، وذلك أن المنحرك إنما يتحرك من شيء إلى شيء ، وهذا المعنى فى الحركة المكانية أظهر منه فى سائر الحركات وإن كان شائماً فى جميعها . وإذا كانت الحركة من شيء إلى شيء وجب أن يكون بين الشيئين عظم والعظم متصل ، والحركة على متصل ، والحركة على متصل ، والحركة إذن متصلة . فالانصال (٢) هو أولا للمقدار ، (٢) وهو للحركة من قبل المقدار .

وأيضاً فإن المتصل منه أول ، ومنه ثان . فالحركة إذا كانت تابعة للمقدار فعنها أول ، ومنها ثان ، ومتقدم ومتأخر . والزمان لأنه لايفهم ولا يقع في الأوهام إلا من الحركة يجب أن يقع الزمان في أوهامنا في الحركة الأولى وفي الحركة الثانية ، إذا كان معني الزمان يداخل معني الحركة . فالزمان كذلك إذن فيه الأول والآخر ، والمتقدم والمتأخر ، لأنه كما يكون الزمان كذلك تكون الحركة . إلا أن المتقدم والمتأخر والحركة شيء واحد في الموضوع مقط ، لأن الحركة بما هي حركة شيء ما ، والمتأخر والمتقدم من جهة الإضافة غير الحركة بما هي حركة . وأيضاً ليس الأول والآخر في الحركة فقط بل في أشياء أخر مثل العدد ، فإن الوحدة أول عند الثنائية (٢) ، والمداخل أول عند الثنائية (٢) ، المتقدم والمتأخر ومعني الحركة المكانية شيئاً واحداً .

وليس يقع معنى الزمان على الإطلاق فى أوهامنا من الحركة إلا بألاً نتوهم الزمان عند أى دورة توهمناها أو أى تغير توهمناه ، لكن عندما نتوهم المتقدم والمتأخر ، لأنا عندما نتوهم المتقدم والمتأخر نقول إن ما بينهما زمان . فإذاً توهم الزمان يكون إذا عددنا الحركة بالمتقدم والمتأخر . فالزمان

<sup>(</sup>۱) ل : هو ً.

<sup>(</sup>۲) ات عی . ۰

<sup>(</sup>r) الثنائية = المدد اثنان = la dvade

إذاً عدد الحركة بالمتقدم والمتأخر . لا كل الحركات ، لكن المكانية . ولا المكانية كلها ، بل المركبة لأن الزمان يعد سائر الحركات من قبل أنه يعد المركبة ، لأن الشهر والسنة واليوم يعد حركة كرة الكواكب الثابتة ولأجل ذلك يعد باقى الحركات.

قاًما أن الزمان عدد الحركة فبيين بهذا الأمر: كل ما هو أكبر وأقل فبالعدد يتميز ، وبعض الأكبر والأقل ، وهو الحركة ، فبالزمان يتميز. فبعض العدد زمان . ولما كان العدد يقال على ضرين : أحدهما الذي به يُعَدَّ ، والثاني الذي يُعدد ، وذلك أن العدد الذي يتعد ، وذلك أن العدد الذي يتعد ، وذلك أن العدد الذي يتعد ، فالزمان ليس هو العدد الذي يتعد ، كن المعدد والمعدود .

قال أرسطوطاليس: و فإن بمقدار الحركة نرى أنه كان مر الزمان و ... يحيى : إنما يريد بذلك الحركة (١) التي تفعلُ الزمان ؛ فإذا كان الزمان يحيى .. يُضهم من هذه الحركة فبالواجب كان الزمان يحسبها في الكثرة والقلة . وليس يناقض هذا الكلام قوله في موضع آخر إن الحركة البطيئة هي الحركة البسيرة في زمان [ ٩٧ ] كثير ، والحركة السريعة هي الحركة الكثيرة في زمان يسير ، لأنه لم يترد بالحركة ها هنا التي تفعل الزمان بل أزاد الحركة المطلقة من غير أن يعينها بالتي تفعل الزمان .

قال أرسطوطاليس: والقبل(٢) والبعد هما أولاً في المكان ، وهما هناك في الوضع » \_ يحيى : يعنى لما كان ها هنا العظم الذي الحركة عليه ، لأنه قد أتبع ذلك بما يشهد بما قلنا وهو قوله : وومن أن القبل والبعد في العظم ه \_ والعظم لما كانت أجزاؤه ثابتة ، قال إن له وضعاً ثابتا . فأما الحركة فإنها لما كانت تسيل ولم تكن ثابتة الأجزاء لم يكن لها وضعاً ثابت . إلا أن القبل والبعد في الحركة مناسبان القبل والبعد في العظم لأن الحركة على الجزء الثاني منه الحركة على الجزء الثاني منه الحركة ، وقد يكون القبل والبعد في العظم من قبل الحركة ، لأن المتحركين ثابتة (٣) . وقد يكون القبل والبعد في العظم من قبل الحركة ، لأن المتحركين

<sup>(</sup>۱) ل: الذي.

<sup>(</sup>٢) ل: الثغيل – وهو تحريف واضح .

<sup>(</sup>۴) ل : مابته .

إن ابتدآ بالتحرك على خط مستقيم من طرفيه ، وأقبل كل واحد منهما إلى صاحبه ، فإن كل واحد من الطرفين هو أول لأجل المتحركين وآخر للآخر . فقد صار القبل والبعد فى العظم من أجل المتحركين . وكذلك إذا هبط حجر على خط مستقيم ، وصعدت نار من أسفل ذلك الخط . قال : ولعل أرسطو إنما جعل القبل والبعد أولا للعظم من قبل أنه لو لم يكن عظم "لم تكن حركة ، وليس لا يكون عظم إذا لم تكن حركة . فإذا كان كون الحركة تابعاً للعظم فكون ما للحركة من القبل والبعد يجب أن يتبع ما يكون من ذلك للعظم .

قال أرسطوطاليس: « والقبل والبعد الذي هو في وقت ما هو حركة »— يحيى : يعنى الذي يظهر في الحركة من القبل والبعد هما في الزمان ، أما من قبل الموضوع فشيء أحد ، كما أن النزول والصعود من قبل الموضوع وهو الدرجة شيء واحد ، ومن قبل الحدود مخالف للدرجة ، كذلك القبل والبعد من قبل الموضوع وهو الحركة واحد ، < وأما > من الإضافة فهما غير الحركة.

قال أرسطوطاليس : و وإنما نحد د ذلك بأن ننوهم آخر وآخر ومابينهما آخر غيرهما » \_ يحيى : يقول : إذا حددنا القبل والبعد فكان و الآن » الذى منه تبتدى الحركة هو آخر ، وكذلك والآن والذى فيه تنتهى الحركة \_ قلنا إن ما بينهما زمان " ، كما أن ما بين التحريكتين ، أعنى إبتداء التحريك وانتهاؤه هو الحركة ، وما بين القطنين هو الحلط .

قال أرسطوطاليس: «فإن المحدود به الآن » يظن أنه الزمان ، وليوضع كذلك » : يحيى : إنه ليس يجوز أن يتركب الزمان من الآنات ، لأنه غير ممكن أن يتنالى [ ٩٧ ب] آنان ، وإنما نحد الزمان به « الآن » على أنه فيما بين الآتين ، لا على أنهما آنان ، لكن على أنهما زمان . وكذلك قال : ولنضع ذلك وضماً ، أعلى أن الزمان يكون بين الآتين ، فإنه يبين فى المقالات الأخر أنه لا يجوز أن يتركب عظم « مما لا ينقسم :

قال أرسطوطاليس: « أوكالذى هو واحد بعينه ، لكنه قبل وبعدُ لشيء ما ٤ ــ يحيى: يقول إنّا متى لم نحسّ بالآنين ، ولا أحسسنا بأن نجرى ونسيل حتى يكون لشيء ما ، قبل ، ولشيء آخر ، بعد » - لم نحس بالزمان. فإن أحسسنا بآنين اثنين لا بالعدد فإنا نحس بالزمان لأن الآن بحد الزمان وإن أحسسنا بأن (١) واحداً يسيل فيكون ، قبلا ، لشيء ، وبعداً ، لشيء آخر حتى يكون واحداً في الموضوع اثنين في الحد ، فإنه يحس بالزمان ، وهو الذي بين حدث الاثنين . ولعله هذا أراد بقوله: « لكنه قبل وبعد لشيء ما ، أي يجرى الآن حتى يكون ، قبلا » لشيء ، وبجريانه يصبر المجداً » لشيء . أو يكون أراد أن بأخذ الآن الواحد قابلاً لحد ين مختلفين حتى بكون قبلاً لما يستأنف وبعداً على أنه غاية لما كان ؛ فيقول إن هذا الشيء الذي الآن الواحد نفسه هو جاية له ومبدأ – هو زمان ". – فأما إذا لم نتوهم الآن جارياً ولم نتوهم آنين فإنا لانتوهم حركة هي (٢) الزمان .

قال أوسطوطاليس: وومن أجل أن المدد يقال على جهتين فإنا نقول: عدد الشيء الذي يعد، والشيء الذي هو معدود » – ولقائل أن يقول: العدد هومن الكم المنفصل لاالمتصل، فكيف قال أوسطو إن الزمان متصل؟ فنقول في ذلك: إنه لوكان الزمان العدد الذي يعد، لامتنع فيه أن يكون من وجه منفصلا. فأما إذا كان العدد الذي يعد فلا يمتنع ذلك فيه فيكون متصلة ومنفصلاً: أما متصل فإنه عدد لحركة متصلة، وأما منفصل فلأن له وقبل وبعد » وهذا كما نقول إن الخشبة عشرة أذرع منفصل فلأن له وقبل وبعد » وهذا كما نقول إن الخشبة عشرة أذرع لما يقم في الوهم من أجزائها منفصلة، ومن قبل ما هي عليه بالطبع فهي متصلة. ويقال أيضاً: كيف حد الزمان بأنه معدود الحركة لا أنه بمثله أما ،

ويقال أيضاً : كيف حدّ الزمان بأنه معدود الحركة لا أنه بُعدُها ، والحركة ليست شيئاً غيزما يعده الزمان؟ ــ والجواب أن النفس تعده أيضاً ، فهو أولاً يعدُ ، ومن قبل أنه يعد صار يُعدّ . وأيضاً فإنهما ، أعنى الزمان والحركة ، كالحشبين المتساويتين المتطابقتين ، فإذا عد إحداهما قبل إن

<sup>- (</sup>۱) ل : راحد.

<sup>(</sup>٢) ل : هو .

<sup>(</sup>٣) ل : كانت .

الذى [ ١٩٨ ] يعد قد عد الحشبة التى هى موضوعة عليه ، وذلك أن (١) عقدار تلك الحشبة تكون الحشبة المطبقة عليها ، فكذلك إذا كان الزمان المعد الحركة فإنهما يكونان جميعاً معاً ، فبمقدار ما يكون أحدهما يكون الآخر . فإذا عد أحدهما الآخر كان الآخر قد عد كما قلنا في الحشبين . الحركة لما كانت أخرى بعد أخرى وكانت بعد الزمان وجب أن تكون كذلك ، فأمنا غير الزمان فهو ثابت بحاله ، فالذى بعده واحد ثابت ليس شيئاً بعد (٢) شيء ، فالحركة لا تعد سوى الزمان . — الزمان الذى يوجد أبداً معاً هو واحد لأن المولد أه هو و الآن » ، و و الآن» واحد ، أي يوب أن يكون قبل أو بعد ، وإلا فهو في الحراضة كلها واحد ، أي أي هو في الحركات كلها واحد ، وإذا كان » الآن » واحداً في الموضوع أي مان الذي يتولد عنه واحد " . فأما الحركات التي تكون معاً فإنها قد تكون كيرة في الذي وفي الهدد . فمن هاهنا يتبين أن الحركة غير الزمان .

<sup>(</sup>١) ل: المهدار.

<sup>(</sup>٢) ز : ش بعد شيئاً .

بقية التعليم الثاني والعشرين (١)

< الفصل الحادي عشر: تتمة>

۲۱۹ب

24

م قال أرسطوطاليس :

وظاهرٌ أَيضاً أَنه متى لم يكن زمانٌ لم يكن «الآن» ،

ومنى لم يكن «الآن » لم يكن زمان.

أبو على : لأن الآن يولد الزمان ، والزمان متولد عنه :

أرسطو :

٢٢٠ وكما أن المنتقل والنقلة معاً ، كذلك عدد المنتقل
 وعدد النقلة هما معاً .

أبو على : قد بين ذلك من النظائر ، وهو أن النقلة والمنتقل إذا كانا معاً لأن المنتقل بحدث النقلة ، فكذلك عدد(٢) المنتقل : يعنى به ، الآن ، ، وعدد النقلة يعنى به الزمان .

أرسطو:

فإِن عدد النقلة زمان ، والآن عند المنتقل بمنزلة الوحدة من العدد. فالزمان متصل بالآن ، ومنقسم بالآن :

وهذا أيضاً أمر يتبع النقلة والمنتقل (٣).

<sup>(</sup>۱) ل : وعشرين .

 <sup>(</sup>٣) في الهامش : « أبو على : « عدد المنتقل بدل من «عند» في التفاخير » .

<sup>(</sup>٣) أى : ونظير هذا مايقع بين النقلة والمنتقل .

أبو على : الزمان متصل الآن لحريانه ، ومنقسم به إذا أحدثا زماناً عدداً فى الوهم ، فإن الآن يقسمه ويفرزه مما بعده مما لم يأخذه فى الوهم . فهذا الآن هو الذى قسمه مما يليه وهو نهايته .

# قال أرسطوطاليس :

فإن الحركة (١) أو النقلة تكون واحدة للمنتقل إذا كان واحداً ، لاعلى أنه موجود في وقت فإن هذا قد يُخلُّ < بالوحدة > (٢) \_ بل بالمعنى .

أبو على : هذا أيضاً يتبع النقلة والمنتقل من حيث أن النقلة تكون واحا.ة إذا كان المنتقل واحداً . ليس على أنه واحاد موجود فى وقت : أى ليس على أن نفسه موجودة فقط ، بل بالمعنى أى أن معنى المتحرك يكون فيه واحداً لأنه إن اختلفت حركته سكن .

# أرسطو :

وهذا أيضاً يفرز المتقدم والمتأخر فى الحركة .وهذا ٩ أُمُرُ تابع للنقطة من وجه : فإن النقطة قد تصل الطول وقد تفرزه ، وذلك أنها تكون ابتداءً لهذه وانتهاءً لهذا . ولكن متى [٩٩٠] أخذ ذلك أخذ على هذا الطريق حتى

 <sup>(</sup>١) ويترجمة أوضح : فإن الحركة والنقلة تكونان واحدة بوحدة الشيء المنتقل ، وإذا كان أمت تغير ، وليس ذلك بالنسبة إلى الموضوع ( وإلا كان في ذلك إخلال بوحدة الحركة ) ، بل من حيث المدني أو الماهية .

 <sup>(</sup>٣) في الهامش : « يريد ألا يكون و احداً من قبل أنه في نفسه نقط و احد ، يل بالمعيى
 أيضاً : أي أنه متحرك . « .

تستعمل النقطة الواحدة نقطتين فواجب ضرورة أن يقف ، (١) إذا كانت النقطة الواحدة هي المبدأ وهي الانتهاء..

أبو على : يقول إن النقطة تصل الطول إذا سرَتْ كما نسرى الكرة على السطح ، لأنها تلقاه بنقطة وتفرزه إذا وقفت. فنقطة الكرة المتحركة قد توخد مبدءاً تارة ونهاية تارة ، فتكون قد أخذت نقطتين . وكذلك المقدار الذي يتحرك عليه المتحرك قد توخذ نقطة منه على أنه مبدأ لما يستقبل ونهاية لما مضى . وإذا أخذت هكذا كانت كأنها قد أخذت نقطتين .

# أرسطوطاليس:

فأما «الآن » فمن قبل أن المنتقل يتحرك دائماً فإنما يختلف<sup>(۲)</sup> ؛ فالزمان إذاً عدد ، لا كالمنسوب <sup>(۳)</sup> إلى نقطة واحدة بعينها من قبل أنها مبدأ ونهاية ، بل كالنهايتين لخط واحد لا كالأجزاء من قبل ما قيل . وذلك أن النقطة الوسطى تستعمل اثنين (٤) حتى يكون السكون لها لازماً . ومن قبل أنه ظاهر أنه ليس الآن جزءاً من الزمان

<sup>(</sup>١) ممي : إذ . – ل : كان .

<sup>(</sup>٢) أي الحامش : ﴿ أَي يُختلف بتقدم بعضه على بعض ﴾ .

 <sup>(+)</sup> فى الهامش : أبو على : إن الآنات فيه تجرى مجرى النقطة الواحدة بعينها التي هى مبدأ وانتهاء .

<sup>(</sup>٤) فوقها : أي مرتين .

ولا الفصل (١) جزءً من الحركة ، كما أن النقطة ليست أجزاءً للخط ، وإنما الخطان جزآن للخط الواحد.

### أبو على :

النقطة الوسطى توخذ مبدأ لما يأتى و مهاية المسلف (٢). فلما أحذ ت مرتين أمكن أن تكون مبدء و مهاية . فأما و الآن ، فليس هو ثابتاً فلذاك ما فات الآخذ فليس يحصل فيه أوسط يوخذ مبدأ و مهاية بالحقيقة ، إلا أن يأخذ في الوهم قطعة من الزمان فيومى إلى وسطها هذا الإيماء من غير أن يكون ثابتة . في الوهم قطعة من الزمان فيومى الحلا و لهاية كالنقطة الوسطى الى هى ثابتة . وبين أن النقطة ليست جزءاً من الحط ولا و الآن ، جزءاً من الزمان وبين أن النقطة ليست جزءاً من الأمان من من الخركة لأن هذه الأشياء كلها منقسمة فأجزاؤها يجب أن تكون منقسمة فأجزاؤها يجب أن تكون منقسمة الوسطى مرتين مبدأ و لهاية الزمها أن يسكن المنتقل حتى وإذا أخذنا النقطة الوسطى مرتين مبدأ و لهاية الزمها أن يسكن المنتقل حتى تكون هى مبدأ الحركة ثانياً و مهاية الم سلف و تقدر من الحركة .

# قال أرسطوطاليس:

فه الآن » أما من جهة ما هو نهاية فليس بزمان لكنه ٢٠٠ عارض عرَض له ؛ وأمّا من جهة أنه بُعْد فإنه عدد ؛ ٢١ وذلك أن النهايات إنما هي نهايات لذلك الشيء وحده الذي (١٩٩) هي له نهايات ؛ فأما العدد مثل

<sup>(</sup>١) الفصل : العنصر من الحركة .

<sup>. (</sup>٢) ل : لما بعد رنهاية لما يأتى .

<sup>(</sup>٣) ل: منقسة.

10

العشرة (١) فإنه لهذه الأَفراس (٢) العشرة المشار إليها ولأَشياء أُخَر .

قال أرسطوطاليس:

فقد ظهر أن الزمان عدد الحركة من قِبَل المتقدم والمتأخر ، وأنه متصل ، إذ كان عدداً لمتصل.

( آخر التعليم الثاني والعشرين<sup>(۲)</sup> )

### أبو على :

يقول: إنّا إن أخذنا «الآن ، على أنه بهاية لم يكن زماناً لأنّه يخص ذا النهاية لأن كل بهاية فإنها تخص الشيء الذي هي بهايته . وإن أخذنا الزمان على أنه بُعد فإنه يكون عدداً ، لاالعدد الذي في النفس لكن المعدود . « فالآن » يعد الحركة بالمتقدم والمتأخر لأنه يجرى معها فيمضي كما يمضي ويستأنف كما يستأنف . فهو من هذه الجهة جار مجرى ما في النفس من معنى الوحدة العشرية أنه بعد الشيء المعدود وليس هو لمعدود دون معدود . كذلك « الآن ، ليس هو لحركة معينة . فمن هذه الجهة يكون الآن زماناً ، أعلى من حيث بعد ويجرى مع الحركة .

قلت لأبى على : إذا كنتم جعلتم « الآن » شيئاً ماراً وجعلتموه بمروره محدثاً للزمان ، وقلتم إن هذا المرور مساوق للحركة ، فلم جعلتم الزمان حالة من حالات الحركة من حيث كانت متقدمة قد نقضت ومستأنفة ماهو

<sup>(</sup>١) في الهامش : ﴿ هَذَهُ مِثْلُ العَشْرَةَ كَا نَقُولُ مِنَ الوَاحِدُ وَحَدَةً ﴾ .

<sup>(</sup>٣) في الهامش : ٣ حكما يقال من الواحد وحدة قلمنا من العشرة عشرة » .

كلمة العشرة هناكان الأفضل أن تكون العشار لأنها ترجمة لكلمة = غافة 6 و من هنا
 كان هذان التعليقان تفسيراً للكلمة على أنها اسم المعنى من العشرة ، كما أن الوحدة اسم المعنى من الوحد .
 الواحد .

<sup>(</sup>۲) ل : ومشرين .

آت؟ . \_ ولأن كان جربان فقد أعطيتموه معنى المتحرك ، فيجب أن يكون و الآن ، متحركاً . ولأن كان و الآن ، واحداً بالعدد والموضوع ، وكثيراً بالحد ، كما أن سقراط فى السوق وفى البيت فهو واحد فى الموضوع كثير بالحد فيجب أن يكون الآن جارياً فى شىء يتغير حده بحسب جريائه في ، كما يتغير حد سقراط الذى فى السوق وفى البيت بحسب تغير مكانه وإن كان سقراط واحداً .

فقال (۱): إنّا نعنى بقولنا إن الزمان حالة من حالات الحركة أنه ممتد وجار ، كما أن للحركة هذه الحال أعنى الامتداد والتقدم والتأخر . ويختلف ، الآن ، بالحد بحسب مساوقته للحركة ، فإن الزمان يقدر بالحركة ، وطويل والحركة تقدر بالزمان ، ولهذا قبل في الزمان إنه قليل وكثير ، وطويل وقصير . وهذا كالعددالذي في النفس يعتبر المعدود به إذا شككنا في كمبته . فإن كان عندنا أن المعدود هوكذا وكذا ، وأردنا أن نعتبر صحة ما عندنا اعتبرناه بالمعدود ، فتارة [ ٦٩ ب ] يعتبر مافي النفس بالخارج ، وتارة الخارج (۲) بما في النفس .

### قال بحيي :

من ابتداء التعليم أن الحيرة دخلت في و الآن و : هل هو واحد أم آخر وآخر ، أعلى الأول والأخير والمتقدم والمتأخر . والحيرة هي هذه : إن كان الآن واحداً فالأشياء كلها متساوقة في الزمان ، وإن كان واحداً بعد آخر فالقبل منه فاسد مع البعيد ؛ ولا يخلو من أن يفسد القبل في ذاته أو في آخر ، وكلا هذين فاسد . وعلة هذا الفساد أنه لم يستوف القسمة ، واستيفاؤها هو أن يزاد فيها أن يكون الآن الأول والآخر واحداً من وجه واتخر من وجه ، ولايكون واحداً على الإطلاق ولا أكثر من واحد على الإطلاق ، بل يقال إنه واحد "بالعدد يحدث الزمان بمروره ، ومن قبل أنه و قبل أنه في البيت . كما أن سقراط من قبل أنه في البيت . فأما في المرضوع وبالعدد فهو واحد " ، فكذلك « الآن » بالإضافة والحد يختاف المرضوع وبالعدد فهو واحد " ، فكذلك « الآن » بالإضافة والحد يختاف

<sup>(</sup>١) أي فأجاب أبر عل بن السمح .

<sup>(</sup>٢) أي يعتبر الحارج - بما في النفس.

مِنْ قِبلِ البعد والقبل، وهو بالعدد واحد، ولايجب أن تكون الأشياء متساوقة في الزمان لأنها غير متساوقة في القبل والبعد.

قال يحبى : وإن كان « الآن » واحداً فى الجزءين اثنين بالعدد ، وهو أقربُ إلى الحق ، فأحرى أن لايكُرْم عليه أن تكون الأشياء متساوقة فى الزمان .

يحيى : ١ الآن؛ من قبل أنه يكون في أجزاء الحركة ، وإذا كان في هذا لم يكن في هذا لأنه لاينقسم كان من هذه الجهة أكثر من واحد ، أنى كان من جهة الكون أكثر من واحد .

قال أرسطوطاليس بيبن ذلك : ٩ والذى هو ٩ الآن ٩ هو شيء واحد ٥ – يحيي : يعنى أنه شيء أحد من قبل الموضوع . ولما أراد أن بين ذلك قدم قبله أن الحركة نتبع الشيء المتحرك لأنها تعرف به وهو المحدث له ، والزمان يتبع الحركة ، وكذلك النقطة يتبعها الشيء المنتقل لأنها بسيلانها لابتألفها ، لأن الحط لا يتركب من النقط ، والشيء الواحد تحدث الحط بسيلانها لابتألفها ، لأن الحط لا يتركب من النقط ، والشيء الواحد يحدث الحركة وهو واحد في الموضوع كثير بالحد بحسب الإضافة .

قال أوسطوطاليس: و والآن يلحق المنتقل كما يلحق الزمان الحركة يسي : لما قال إن الحركة تتبع العظم – إلى قوله : والنقطة يتبعها الشيء المنتقل [ ١٠٠] وأذكر فى ذلك قول السوفسطائيين ، أتبع ذلك بما يقي عليه وهو أن الآن يتبع المنتقل كما يتبع الزمان الحركة . وذلك أن قوام والآن ، إنما يكون فى القبل والبعد بأن يحصى انتقالاته ، وقد ندل على ذلك بأن المنتقل يُعرف القبل والبعد فى الحركة . وكما أن كل الزمان يلحق كل حركة وينبسط معها ، كذلك و الآن ، عند المنتقل على مناسبة واحدة كما المنتقل عند الحركة كذلك و الآن ، عند الزمان ، وإذا بدلناكان : كما الحركة عند الزمان كذلك المنتقل عد و الآن ، وكما أن المنتقل هو واحد "بينه عند الزمان : خطأ أو حجراً ، وقد يختلف من طريق ما يقال عليه لأنه يكون فى آخر ، كذلك الآن () لا محالة .

<sup>(</sup>۱) ل: لا لان! ,

إذا كان القبل والبعد الذي في الحركة يتبع المنتقل ويعرفبه ، والفَـبّـل والبَـمّـد الذي في الحركة معدود صار ، الآن ، إذن تابعاً للمنتقل .

القبل والبعد الذى فى الحركة إذا أخذ لاعلى أنه قبل وبعد ، ولاعلى أنه معدود كان والآن » وكان شيئاً أحداً . وإذا أخذ من جهة أنه قبل وبعد كان مختلفاً .

أرسطوطاليس : «و ذلك معروف من أن الحركة إنما هي من قبّل المتحرك ، والنقلة للمنتقل ؛ والمنتقل يجرى هذ المجرى ، فأما الحركة : فلا » ج يحيى : قوله : والنقلة للمنتقل – إما أن يكون أراد به ما أراده بقوله : فإن الحركة إنما هي من قبيّل المتحرك أو أن يكون انتقل من الشيء الجنسي الذي هو أخيى إلى النوعي الذي هو أظهر – فإن النقلة نوع للحركة ، لأن الحركة تقع على كل تغيير . ولما كنا نعرف الحركة بالمتحرك لأنه مشار إليه وله كون ، وليس للحركة كون ، وهو جوهر والحركة فعل " ، وكذلك يجب أن يعرف الرمان « بالآن » ، لأنه ليس شيء من الزمان له كون .

يحيى : الزمان هو عدد الحركة نفسها ، بل هو البُعثد الذى بين القُبل والبَعَدْ فيما هو كائن فيه هو ، و الآن ، ، مثل أن ، الآن ، الذى الشمس فيه فى الحَمَّلُ و، الآن ، الذى الشمس فيه فى الثور .

يحي: النقطة إن أحدت بالقوة فهى واحدة وهى علة الاتصال ، لأن المتصل هو الذى تتماس أجزاؤه عند حدّ مشترك . وإن أخدت ألنقطة بالفعل المتصل هو الذى تتماس أجزاؤه عند حدّ مشترك . وإن أخدت ألنقطة صارت النقطة المهبة لكل واحد منهما فصارت النتين ، والمنتفل هو علة اتصال الحركة إذا لم تغيره وقفة ، وهو علة انقسامها لأنه (١) [ ١٠٠٠] قد يقف فتنقسم الحركة بالفعل ، وقد لا يجوز أن تقف كالأجرام السماوية فيكون انقسامها فى الوهم . وكذلك و الآن وهو علة اتصال الزمان بالفعل ، ويتتوهم أنه علة انقسامه لأنه لا يجوز أن يقف الزمان لأن الحركة الأولى ويتتوهم أنه علة الزمان لا تقف ، وكلنا نتوهم والآن ونقسم به السنة الى الشهر، والشهر إلى الأسبوع .

<sup>(</sup>١) سكورة في أبول ١٠٠ پ.

قال أرسطوطاليس: « وهذا أيضاً أمرٌ يتبع النقلة والمنتقل » — يحيى: يعنى أنااز مان كما أنه يتصل وينقسم من قبِتَل ِ « الآن » كذلك النقلة تتصل وتنقسم من قبل الشيء المنتقل ِ

قال أرسطو طاليس : ٥ فإن النقلة والحركة هي شيء واحد لله نتقل إذا كان واحداً ، وليس إذا كان موجوداً فقد يقصر ١ – يحيى : كما قال إن الحركة تكون واحدة متصلة من قبل المنتقل أراد أن يخبرنا الآن كيف تكون واحدة ، من قبل المنتقل ، فقال إنما تكون واحدة إذا كان المنتقل واحداً ، لا في الموضوع والوجود فقط لأن ذلك قد يحد أ - أي يحد بالحركة بل يجب أن يكون واحداً بالقول : فإنه إن اعتوره قولان حتى يكون ساكناً بل يجب أن يكون واحداً بالقول : فإنه إن اعتوره قولان حتى يكون ساكناً تارة ومتحركاً أخرى لم تكن النقلة واحدة ؛ وكذلك لن اعتور(١) النقطة قولان حتى تكون صدءاً لحط ونهاية لآخر لم تكن سبباً لاتصال الخط بل لانحيازه وانقسامه . وكذلك إن أخذ « الآن » فإنه ليس يحدث زماناً واحداً بل زمانين . إلا أن هذا قد يكون موجوداً بالفعل بالنقطة ، وبالقوة للآن أعني أن يقسم الزمان حقيقة .

قال أوسطوطاليس: « وهذا أيضاً أمرٌ يفرز المتقدم والمتأخر في الحركة « يكن المحركة » يكن الحركة « يكن المحركة » يكن يكون المنتقل علة ً لاتصال الحركة بيتن الآن كيف يكون علة لانفصالها فهو يقول انه إذا تحرك فوقف ثم تحرك فقد أخذت الحركة الأولى في الانتهاء والثانية في الابتداء ؛ وكذلك النقطة إذا وقفت ثم تحركت فقد أخذت الخط الأول انتهاءاً وللثاني ابتداء ً .

قال أرسطوطاليس: «وهذا أمرٌ تابعٌ للنقطة من وجه « - يحيى : يعنى أن النقطة تكون سبباً لانفصاله بالن توُخذ أن النقطة تكون سبباً لانفصاله بالن توُخذ نقطتين ، وذلك لايمكن في « الآن » مع الزمان ولا في المنتقل السماوى مع النقلة لما بيناه من قبل .

قال أرسطوطاليس: « فإذاً الزمان عددٌ لا كالذى لنقطة و احدةلها(٢)مبدأ وانتهاءٌ ،لكن الآخرى أن تكون كأنها نهاية للخط الواحد فقط « – [٢٠١] يحيى : يقول إن الحاصل مما قلنا إن الزمان إذا كان عدداً وكان العدد إنما

<sup>(</sup>١) ل : أعتوره . (٢) ل : لا .

يثبت فيه من أجل القبل والبعد لما كانت فى شيء له وضع وقوام ، كان(1) لما وضع وقوام ، فأمكن أن يؤخذ بالفعل مرتبن فتكون نهاية لحط ومبدأ لآخر . وأما ه الآن ه فلما كان فى شيء لاقوام له ولاوضع ، وإنما هو فى السيلان ، لم يمكن أن يؤخذ بل فات الأجل ، وإلا فإن الزمان سيقف إن أخذ ه الآن ه ، فلم يمكن أن يؤخذ بالفعل نهاية ومبدأ ؛ فأما الحط المناهى فإن له نقطتين كل واحدة (٢) منهما نهاية ليس على أن تؤخذ النقطة مرتبن ، بل هما آخر وآخر فى خط واحد . فأما الآن فإنه فى آخر وآخر ، أى فى زمان ، والآن واحد فى الموضوع كما تقدم .

قال أرسطوطاليس: « وليس كالأجزاء لما قبل ، فإن الحط الأوسط يستعمل مرتبن حتى يعرض أن يكون سكون . وأيضاً من البين أن الزمان ليس هو جزءاً من الحركة كما أن النقطة ليست أجزاء للخط والحطان جزآن للواحد » .

يحيى : إنه لما بين أن ، الآن ، لا يحد به الزمان بأن يكون مبدأ لزمان ونهاية لآخر ، بل كما تكون النقطة مبدءاً لحط ونهاية لآخر ، بل كما تكون النهاية للمنتهى – كذلك الآن بين أن و الآن ، ليس هو جزءاً للزمان ، وبين أن الآنات الميموز أن تكون أجزاءاً للزمان لأنها منفصلة أعنى و الآن ، البعد فإن كانت أجزاء له ، وأحدهما يفارق الآخر ، أعنى « الآن ، الذى بالمشرق والذى بالمغرب عَرض من ذلك أن يكون أينهما ما يفصلهما . وعلى هذا تستعمل النقطة التى تفصل الحط اثنين يتجمأ ما يفصلهما . وأيكون جزءاً لما يتجزأ ، ومالايتجزأ لايكون جزءاً لما يتجزأ ؛ وكذلك الزمان ليس هو جزءاً للحركة التى هو عددها ، كما ليس العشر ةجزءاً للعشرة الأفراس ، ولا المكيال جزءاً من الحنطة .

ويجوز أن نفهم من قوله : الحركة – لاحركة السماء ولا الحركة على الإطلاق ، لكن سيلان الآن الذي هو الزمان . ومن أجل أن الزمان يقال

<sup>(</sup>١) ل : كانت .

<sup>(</sup>٢) ل : واحد.

إنه عدد، وعدد الزمان الزمان على الآنات، فإنه قال : زمان ، بدلاً من أن يقول : الآن ، وقال : حركة ، بدلاً من أن يقول : زمان .

قال أرسطوطاليس : ٥ ذالآن : أما من جهة ما هو نهاية فليسن بزمان ، لكن عارض عرض له ، وأ.ا من جهة أنه يعد فإنه عدد . وذلك أن النهايات إكما هي لذلك الشيء وحده الذي(١)ل، نهايات وأما العدد مثل عشرة فإنه لهذه الأفراس العثرة المثار إليها ولأشياء أخر .

يحمي : « الآن » إن أخذ على أنه نهاية فإنه ليس بزمان ولا آن لأنه ليس كون الآن من حيث أنه نهاية ، لكن يكون موضوعاً للآن .

وأما منحيث إنه يعد ، بمعى أنه يفصل بين المتقدم والمتأخر في الحركة ، وهذان هما يعدان الزمان فمن هذه الجهة هو زمان ، لأن الموجود بين الآنات هو زمان . فأما إذا كان نهاية فإنه يختص بماهو نهاية له . هكذا يجب أن تكون النهايات والزمان تشترك فيه سائر الأشياء لأنه عدد ، والعدد لا يحتص شيئاً دون شيء ، بل يشبع في الكل ، ألا ترى أن العشرة < ليست > الأفراس فقط ، بل تعد العشرة الأفراس وتعد غيرها ؟! .

قال يحيى : الآنات إذا أخذت على أنها نهابات كانت مختلفة في الموضوع لأنهاية الحركة غير نهاية الحركة الأخرى . وإن أخذت الآنات على أنها كانت بعد واحدة بأعيانها وكانت زماناً ، فإن الزمان ليس هو لحركة بعينها فقط بل لسائر الحركات . والمختلفة في الصورة أيضاً فإن القبل والبعد فيها واحد وعلى طريق واحد ، أعنى في الحركات التي تكون معاً المختلفة مثل الكون والنماء والفساد . وكذلك لوتحرك اثنان معاً ، فإن الزمان يعد القبل والبعد اللذين في حركتيهما والزمان فيهما واحد " بعينه . وليس لكل واحدة من الحركتين زمان يخصه . فأما النهاية فتختلف ، فإن نهاية النماء ليس هو نهاية .

وقد طلب الإسكندر في هذا الموضع ما معنى قوله : • ومن قبل ما يعد ، – وذلك أنه ليس إنما أريد الزمان بهذا على أنه يعد لكن على أنه يعد ، فأما أن يعد ، فأما أن

<sup>(</sup>۱) ل بالتي ـ

يكون يقول : الآنات التي في الحركة هي معدودة ، والزمان يعدها ، فإن قسمة الزمان على الآنات فقد نأخذ فيما بعد العدد على أنه بعد الآن .

الخمسة: قد تكون عدد الحركات خمسة ، وقد يكون عدد الأفراس خمسة وليست بزمان لأنها ليست عدداً للحركات على القبل والبعد ، فنعم ما زاد : القبل والبعد ، والزمان متصل لأن الحركة يلزمها القبل والبعد ، وازمان يلزم هذين . وإذا كان القبل والبعد متصلاً لاتصال الحركة فالزمان للنم من القبل والبعد – متصل .

1 44.

التعليم الثالث والعشرون(١)

< الفصل الثاني عشر>

< لوازم هذا التعريف؛ الوجود في الزمان >

(١١٠٢) قال أرسطوطاليس:

٢٧ ولنا أن نأَخذ عددًا هو أقل مايكون من العدد على

الإطلاق < وهو العدد: اثنان > (1). فأما إذا كان عددا ما فقد يجوز من وجه أن يوخذ أقل قليله ، ومن وجه آخر لا يمكن ذلك ، مثال ذلك الخط فإن أقل قليله هو خط واحد أو خطأن ؛ وأما في المقدار فلبس يكون له أقل القليل لأن كل خط فهو ينقسم دائماً : فكذلك يجرى الأمر في الزمان أيضاً ، وذلك أن أقل زمان : أما في المقدار فموجود مثال ذلك زمان واحد أو زمانان ؛ وأما في المقدار فغير موجود.

(۱) ل : وعثرون .

Έλαχιστος δέ ἀριθμός δ μέν ἀπλῶς ἐστίν، ἡ δυὰς : ن النص اليرنافي (٢)

ولحذا أضفنا ما ورد في اليونان و ترجيته بالنص : والعدد الأقل : على الإطلاق ، هو الاثنان .
 وقد ورد فيها بعد ( ص ؛ ٤ ٤ مري ٤) في شرح يحري نصراتر جمة يتلاق النقص وهو : وأصدر الأمداد أما على الإطلاق فهم الاثنين .

أبو على :

هذا حل لشك قد أضمره وهو: هذا الزمان عدد ، وكل عدد يمكن أن يؤخذ أقل قليله . وما يمكن أن يؤخذ أقل قليله . وما يمكن أن يؤخذ أقل قليله . وما يمكن أن يؤخذ أقل قليله فيس بمتصل ، لأن المتصل ينقسم دائماً . فالزمان إذن ليس بمتصل . فهو يقول فى ذلك إن الشيء إذا كان كثرة (١) مثل أفراس مثلاً أو خط يعنى خطوطاً فإنه يمكن من حيث هو كثرة أن يؤخذ أقل قليله إما واحداً أو اثنين من حيث هو عدد . فأما من حيث أن فيه معنى الاتصال فلا يمكن ذلك فيه فإنا لا يمكن أن فيه معنى الاتصال فلا يمكن ذلك فيه فإنا لا يمكنا أن نأخذ أقل جزء من أجزاء الفرس أو الخط لأنها يتقسمان بلا نهاية . كذلك إذا أخذنا أياماً أوساعات مقدرة أمكننا أن نأخذ أقل قلبلها وهو يوم مثلاً أو ساعة . فأما من حيث أن ذلك متصل فليس له أقل قلبل لأنه ينقسم بلا نهاية .

قال أرسطوطاليس:

وظاهر أيضا أنه ليس يقال سريع وبطى ، وقديقال ٢٠٢٠ فيه كثير وقليل ، وطويل وقصير . وذلك أن من قبل أنه متصل (٦) فهو طويل أو قصير ، ومن قبل أنه عدد فهو كثير وقليل . فأما سريع وبطى الله فليس يكون ، لأنه ليس يكون أيضاً ولا العدد الذي يعد سريعاً ولا بطئاً أصلاً .

وفى كل موضع (٢) منه أما ما كان معاً (١) فهو

<sup>(</sup>۱) ل: كبرة.

<sup>(</sup>٢) في الهامش : و أي عظم ٥ .

 <sup>(</sup>٣) فوقها و يعنى جزءاً » .
 (٤) ق الهامش : و يعنى الزمان الحاضر » .

وبترجمة أوضح : وهو ، من حيث هو مماً ، هو واحد بعيته فى كل موضع ، كان ، من حيث المتقدم والمتاخر ، هوليس واحداً بعيته ، لان النير بوصفه حاضراً ، هوواحد ، ومن حيث هوماض و مستقبل هو مختلف .

واحد بعينه ، وأما المتقدم والمتأخر منه فليس واحدا بعينه من قبِلِ أن التغير أيضاً أما الحاضر منه فواحد ، وأمّا ما ما كان منه وما سيكون (۱) منه فمختلف . والزمان عدد ، لاالعدد الذي به يعد ، بل العدد المعلود . وقد يلزم هذا أن يكون < في المتقدم والمتأخروهي > (۲) مختلفة دائماً ، وذلك أن الآنات مختلفة . وعدد المائة الفرس وعدد المائة (۲) البقر واحد بعينه ، فأما الأشياء التي لها ذلك العدد (۱۰۲ ب) فمختلفة لأنها أفراس وأناس . وأيضاً كما يمكن أن تكون الحركة الواحدة بعينها تتكرر مرة بعد مرة ، كذلك قد يمكن هذا في الزمان أيضاً ، مثال ذلك السنة أوالربيع (۱) والخريف .

النس إنما تقدر الحركة فقط بالزمان ، بل قد يقدر
 الزمان أيضاً بالحركة من قبل أن كل واحد منهما

 <sup>(1)</sup> ق الهامش : a أي الآن الفريضي المذيه بالآن الهمقى ، مثل أن نقول : الآن أجبواك-قالهركة أيضاً حاضرة هكذا إلها موجودة ساً من الشيء وإلى الشيء a

 <sup>(</sup>٢) ل : أن يكون منه مختلفة – رفيه نقص أكملناه حــب الأصل اليوناني .

 <sup>(</sup>٣) أي اليونان καὶ ὁ τῶν ἐκατὸν ἀνθρώπων , وعدد المائة إنسان به ويظهر أن هنا نحريفا من الناسخ بدليل و رودها صحيحة بعد ذلك .

 <sup>(</sup>ع) في الحاسش : و منى الزمان في الربيع والحريف واحد ، وكذك في هذه الساعة وهذه
 الساعة ، ، والحركة الدورية تتكرر من الحسل إلى الحسل ».

40

يحصّل (١) بصاحبه ، فإن الزمان تحصّل به الحركة وتحدُّ به من قبل أنه عددها ، وقد يحصُّل الزمان أيضاً بالحركة ويحدُّد بها ، فَإِنَّا نقول : زمانٌ كبير وزمانٌ يسير . ونحن إنما نقدره بالحركة ، كما قد يحصى بالمعدود أيضاً العدد ، مثال ذلك أنَّا نعرف عدد الأفراس بالفرس الواحد منها فإنا نعرف بالعدد عدة أفراس ، ونعرف أيضاً بالفرس الواحد ذلك العدد بعينه . فكذلك يجرى الأمر في الزمان والحركة ، وذلك أنَّا نقدر بالزمان الحركة ، ونقدر بالحركة الزمان . وبالواجب لزمذلك : لأن الحركة تتبع المقدار ، والزمان يتبع الحركة من قِبَل أَنها من الكم وأُنها من المتصل وأُنها من المنقسم . وذلك أن من قبل أن المقدار بالحال التي هو عليها صارت الحركة بهذه الحال التي هي عليها ، ومن قبلَ أن الحركة بحال كذا ، صار الزمان بحال كذا .

وقد <sup>(۱)</sup> نقدر أيضاً المقدار بالحركة ، ونقدر ٢٩

<sup>(</sup>١) بمحمل هنا بمني : پسين ، بحدد .

 <sup>(</sup>٦) فى الصلب : و أرسطوطاليس : وقد يقدر ... و – ولما كان نص أرسطو متصلا الله نشأ ذكره .

الحركة بالمقدار ، وذلك أنا قد نقول إن الطريق طويل إذا كان المسير طويلاً ، وقد نقول المسير طويلاً إذا كان الطريق طويلاً ، ونقول في الزمان بحسب الحركة ، ونقول في الحركة بحسب الزمان .

( آخرالتعليم )

أبوعلى :

الزمان يقدر بالحركة بالعرض فيقال لذلك زمان قصيز وطويل:

قلت : هلاّ قبل فيه سريع وبطىء لأجل!لحركة ويكون ذلك بالعرض، ويقال ذلك في الحركة لأجل الزمان بالذات ؟

قال(١) يحيى: إن أرسطوطاليس لا ذكر أنااز مان عدد الحركة وأن الحركة تبع المقدار والزمان يتبعها وأنه متصل – أحس بقائل يقول: إن كان الزمان تتبع المقدار والزمان يتبعها وأنه متصل – أحس بقائل يقول: إن كان الزمان عنصلاً فليس بعدد لأن كل عدد فليس بمتصل، والزمان عدد، فالزمان غير متصل. وهو يجبب عن ذلك بأن العدد إن كان هو الذى به يعد وهو الذى في النفس فإنه لا يكون متصلاً إذ كانت النفس الى العدد موجود فيها غير متصلة. فأما العدد الذى هو معدود فإنه يجوز أن يكون متصلا فيها غير متصلة ، والحركة ، والحركة متصلة لا انقطاع لها [ ١٩٠٣] كان أيضاً متصلاً ، والحركة ، والحركة متصلة الله القليل وهو الحط، وأما من قبل أنهما اثنان فها (٢) معدوادن، ويوجد لها أقل القليل وهو الحط، وأما من قبل أتهما كل واحد منهما فإنه لا يوجد لكل واحد منهما أقل القليل لأن جزء الحط خط ، هكذا إلى غير غاية . والمعدد ، من حيث هو عدد ، يوجد فيه القليل والكثير . ولذلك كان العدد الذى في النفس بهذه المنزلة . والمتصل يوجد

<sup>(</sup>١) عند هذا الموضع في الهامش : آخر الجزء العاشر من أجزائه الن كانت محطه رحمه الله .

<sup>(</sup>۲) نرتها : مرجرد .

<sup>(</sup>٢) ل : ما .

له القصير والطويل ، مثال ذلك الخط ؛ ويوجد له الدقيق والعريض ، مثال ذلك السطح . ولأن الزمان متصل وجد له القصير والطويل ، ولأنه عدد وجد له الكثير والقليل . فأما السريع والبطىء فلا يوجد له ، لأن ذلك إنما يوجد للحركة : ومن أجل أن الزمان عدد للحركة الممتدلة لم يوجد له مربع ولابطىء .

وقال من بعد هذا إن الزمان(۱) الحاضر هو واحد بينه يعنى الزمان(۱) الخاضر هو واحد بينه يعنى الزمان(۱) الذى له عرض كاليوم مثلاً فإنه يكون واحداً أى لا اختلاف فيه من حيث هو يوم . فأما الماضى مثل أمس فإنه مخالف لليوم ، لأن الآنات التى تحد كل واحد منها مختلفة ، فإن الآن الذى هو مبدأ أمس مخالف للآن الذى هو مبدأ اليوم مخالف للآن الذى هو نهاية اليوم مخالف للآن الذى هو نهاية أمس . إلا أن الزمان الماضى هو هذا الزمان المستقبل بوجه ما ، أى بالصورة لا بالعدد ، لأنه كما أن المتحرك بعينه يكون من شىء بعينه إلى شيء بعينه مرات كثيرة فصورته فى ذلك واحدة . والعدد كثير ، كذلك الزمان الذى هو عدد هذا كثير أن العدد ، واحد فى الصورة . وعلى هذا يكون فى الربيع والحريف والشناء والصيف مراراً كثيرة .

ثم ذكر بعد ذلك أن الزمان يعد الحركة ويتعد بها. فإنا نقول: قد كانت حركة كلية لأن الزمان كلير، وكانت حركة قليلة لأن الزمان قليل. وعكس ذلك: الزمان كثير لأن الحركة كثيرة، والزمان يسير لأن الحركة يسيرة. وليس أن (٢) أحدهما يعد الآخر أولا ثم يرجع المعدود فيعد العاد، كما أن القفيز (٢) يعد الحنطة ويكيلها، ثم يعرف بالحنطة مقدار قفيز آخر هل هو قفيز أم لا. بل الزمان والحركة يقعان في الذهن معاً، ومساوقة أحدهما للآخر كالأب والابن والأشياء المضافة ؛ كذلك الزمان ومساوقة أحدهما للآخر كالأب الزمان أنه يقدار كذا إلامن قبل الزمان ، ولم يكن لما أيضاً بمقدار كذا إلامن قبل الزمان ، ولم يكن الزمان أنه بمقدار كذا إلامن قبل الحركة

<sup>(</sup>١) فوثها : الآن .

<sup>(</sup>٢) ل : أحداهما.

 <sup>(</sup>٣) القفيز : مكيال ثمانية مكاكيل ، وألجمع : أقفزة وقفزان .

أنها هى: فالزمان عددناه نحن أو لم نعدّه ، بل هو فى نفسه كذلك كالعشرة هى فى نفسها معدودة [ ١٠٣ ب] عددناها أو لم نعدّها . فإذا قلنا إن الزمان معدود ، فلسنا نذهب فيه إلى أنا نعده .

قال أوسطوطاليس: ووأصغر الأعداد أماعلى الإطلاق فهوالاثنين(١) و على أو سفر الأعداد ، والمتصل لا يوجد له أضغر الأعداد ، والمتصل لا يوجد له أقل قليلا ، فلا يجوز أن تجتمع العددية والاتصال الشيء الواحد و وجوابه عن ذلك أنه يجوز أن يجتمعا الشيء الواحد وقد اجتمعا الزمان ، على ما تقدم بيانه ، وليس العدد أقل القليل من جهة الموضوع لأن موضوعه متصل ، والمتصل ينقدم إلى غير غاية ومن قبل أنه عدد قلة أقل القليل ، فإذا عددنا الزمان بالأيام كان أقل قليله إما يوم أويومان ، مثل الخطوط التي أقل قليلها خطان ، أوخط ، أعنى من جهة العددية .

قال أرسطوطاليس : فإن الذى هو فى غاية صغر أما من طريق العدد فهو الوحدة أو الاثنين .

يحيى : لم يذكر الوحدة على أنها عدد ولا الاثنين أيضاً ، ولكن ذكر ذلك على أنه موضوع كذلك ، كأنه قال : إن وضع أن الوحدة عدد " فإنها أقل قليل الأعداد ، والعدد إن كان هو الكثرة المركبة من الآحاد فإن الاثنين لعمري عدد " ، لكن العدد هو ما إذا ضوعف في مثله كان تضعيفه أكثر من جَمَعه ؛ مثل الثلاثة تضعيفها في نفسها تسعة ، وجمعها ستة ، فأما الاثنان فجمعها وتضعيفها أربعة ، فأقل الأعداد إذاً ثلاثة .

قال أرسطوطاليس : « فأما سريع وبطيء فليس يكون لأنه ليس يكون أيضاً ولاالعدد الذي به بعد سربعاً ولابطيناً أصلاً »

يحيى: إنه يظن أنه سلب الزمان السرعة والإبطاء لأجل أنهما مسلوبان عن العدد الذى به يعد ، وهوالذى فى النفس . وهذا ليس مراده لأنِ الأشياء لاتنبع أوهامنا ؛ وإنما أراد بالعدد الذى يعد المعدود الذى هو الحركة وهيالتي بها يعد الزمان فيقول : بقدر الحركة كذلك كان من الزمان .

<sup>(</sup>١) هذه الترجمة أصح من التي وردت من قبل ص٣٨٥ - س١ ,

وهذه الحركة ليس فيها الأسرع والإبطأ . ويمكن أن نفهم من ذلك العدد الذى فى النفس ، فإنا لما كنا بهذا نعد الزمان ، وكان الأسرع والأبطأ لا يحصل بهذا ، فنحو ما لم يحصل للزمان . ولما كان لهذا العدد الكثير والفليل كان للزمان ذلك . فإن قيل : الطويل والقصير ليس للعدد الذى فى النفس وهو الزمان \_ فالجواب [ ١٩٠٤] أنه إنما كان من قبل الموضوع وهو الحركة ، وذلك أنها لما كانت تتبع المقدار وكان المقدار متصلا وكان طويلا وقصيراً نحو ما كان الحركة كذلك ونحو ما كان الزمان كذلك أيضاً لو كان الزمان هو العدد الذى به يعد كان واحداً لأن ما فى النفس من العدد والمعدود يصح أن يكون الماضى منه غير المستقبل .

سألت أبا على فقلت: إن كان الزمان يعد الحركة بالذات ، والحركة تعده بالعرَض فأولى الأمورهو أن يقال إن الحركة معدود الزمان لأن الزمان معدود الحركة. ونحن حين قلنا إن الزمان عدد الحركة فسيرنا عدد الحركة بأنه معدود الحركة ، وإنا إنما أردنا بعدد الحركة العدد العاد لاالعدد المعدود.

فقال: إنما أردنا أن نين أن الزمان ليس هو عدداً وليس بمعدود مثل العدد الذي في النفس ، بل هو معدود ليميزه من الذي في النفس . ولما كان معدوداً كان معدوداً بالحركة ، لكن بالعرض هو تعدّه الحركة ، لأنه لايوجد شيء سواها يعده . وقد قلنا قبّلُ كيف تكون الحركة تعدّهُ .

<sup>(</sup>١) ل : والجواب.

# التعليم الرابع والعشرون < الفصل الثانى عشر : استمرار >

# قال أرسطوطاليس :

المركة والتحرك ، وإنما ولما كان الزمان مقدار (۱) الحركة والتحرك ، وإنما الحركة بيقدر الحركة بياً الحركة بيقدر الحركة بياً الحركة بياً العركة بياً بيقدر مقدار ما يقدر الكل ، فإن وجود الحركة أيضاً في الزمان هو أنها هي وآنيتها (۲) تقدر الزمان ، وذلك أنه يقدر معا الحركة وآنية (۱) الحركة ؛ ومعني أنها توجد في زمان هو أنه يعد آنيتها (۲) .

ومن البيّن أن سائر الأشياء أيضاً إنما معنى أنهاتوجد في زمان أن آنيتها<sup>(۲)</sup> يعدّها الزمان ؛ وذلك أن وجود الشيء في الزمان < له > أحد معنيين : أحدهما أن يكون وجود الشيء متى وجد الزمان ، والآخر بمنزلة ما نقول في بعض

 <sup>(</sup>۱) فوقها : ۵ مكيال » .

 <sup>(</sup>۲) تقابل في اليوناني ( ۲۲۱ ا س ٤-ه ) ٤ وكذلك في كل ما يرد في هذه الصفحة

الأُشياء إنها موجودة في عدد . وهذا القول يدل إما على ما هو كالجزء للعدد والعارض <sup>(١)</sup> له ، وبالجملة على شيء ما منسوب إلى العدد ؛ وإما على أن له عدداً . ولماكان الزمان عدداً فإن « الآن » ، و « المنقدم » وسائر ما أشبه ذلك هي في الزمان كالوحدة في العدد والفرد والزوج . وذلك أن هذه هي شيءٌ ما منسوب إلى العدد ، وتلك شيءٌ ما منسوب إلى الزمان ؛ والأمور إنما هي في الزمان منجهة أنها في (١٠٤ ب) عدد . وإن كان ذلك كذلك فإن العدد يشتمل عليها كما يشتمل المكان على ما فى المكان (١٠). وظاهرٌ أَنه ليس معنى وجود الشيءِ في الزمان هو أَذيكون الشيءُ يوجد مني وجد الزمان ؛ كما أنه ليس معني وجود الشيء في المكان هو أن يوجد متى وجد المكان ، وذلك أنه إن كان معنى الشيء يكون في الشيء هذا المعنى ، وجب أَن تكون الأمور كلها في أيّ شيءٍ اتفق ، وتكون السماءُ فى حبّة جاورس<sup>(۲)</sup> ؛ وذلك أنه متى وجدت حبّة جاورس

 <sup>(</sup>٣) في الهامش : و هذا الفول يعلم به أن القسمة التي قسمها قبيل لمدني الوجود في الزمان لم تكن رأيه ، بل شيئاً جرت به العادة a .

Millet, Mil, xedxoos (7)

كانت السماءُ أيضاً موجودة . غيراًن هذا أمرٌ عارض ، فأما الضرورى فهو أنه يتبع أبداً وجود الشيء في زمان وجود رمان متى كان ذلك موجوداً ويتبع وجود (١) الشيء في الحركة وجود حركة في ذلك الوقت .

77 وإذا كان الشيء إنما يوجد في الزمان من جهة أنه في عدد ، فقد يمكن أن يوجد زمان ما أكبر من زمان كل ما يوجد في زمان . فلذلك قد يجب ضرورةً أن تكون جميع الأشياء الموجودة في زمان فالزمان يشتمل عليها ، كسائر الأمور التي تكون موجودة في شيء ، كما يشتمل المكان على التي في المكان .

" فالزمان أيضًا يؤثر أثرًا ما في هذه الأَشياء كلها ، على ما جرت عادتنا أَن نقرل من أَن الزمانَ يُبلى كلَّ شيء ، ويُنسِي كلَّ شيء ، ولا نقول إنه يُعلَم ويُجدِّد من ويَحسِّن ؛ وذلك أَن الزمان بذاته هـو بأَن يكون سببًا للفساد أَحْرى وأَوْلى لأَنه عدد للحركة ، والحركة تزيل الموجود .

ققد وجب من ذلك وظهر أن الأشياء الأبدية الوجود (۱) : زمان ناما مى كان ذلك موجوداً ارتبع ...
 وته أصلحناء حب الأصلاليونان

من جهة ما هي أبدية الوجود ليست في زمان ، وذلك أنه لا يشتمل عليها زمانٌ ، ولا يقدر آنيتها ؛ والدليل على ذلك أن الزمان لا يؤثر فيها أثرًا أصلاً ، بمنزلة (١) ماليس

في زمان .

أبوعلى :

الحركة والتحرك : فى الموضوع شىء واحد ، وبالقول يختلفان ؛ وذلك أن القول حركة إذا لحظنا المتحرك قاطعاً للمقدار ، ونقول : تحرك إذا لحظنا الحركة (٢) قطعاً للمقدار شيئاً فشيئاً .

قد أورد حلا لشك قد أضمره ، وهوأن الزمان كيف يقدر الحركة ، والمقد ربح النوان قدراً والمقد ربح النوان قدراً وحله : إنّا تقدر بالزمان قدراً من الحركة ، ونقدر بذلك القدر من الحركة باقى الحركات ، كما إذا أردنا أن نحصى بالذراع الطول : قدرنا به قدراً من الطول ، ثم قدرنا بذلك القدر من الطول باقى الجمم الطويل [ ١٠٠٠] .

### قال يحيى :

اختلف المفسرون فى الغرض بهذا الفصل . فقال الإسكندر : غرضه فيه أن يبين كيف يقال إن الحركة تُعد بالزمان وكيف تكون الحركة فى الزمان ، وبالجملة جميع الأشياء كيف تكون فى زمان ، أعنى الأشياء التي تكون فى ازمان .

وقال قوم : غرضه أن يبيّن أن الزمان ليس يعد الحركة فقط ، بل والسكون أيضاً .

قال يحيى : وأنا أرى أن غرضه ما قال الفريقان ، والزمان يعد الحركة . بأن يقدر ويعد جزءاً منها ، وبذلك الجزء من الحركة يقدر باتى الحركة .

٧

<sup>(</sup>١) بمنزلة : لأنها ليست في زمان .

<sup>(</sup>٢) كذا .. ولمل أصلها : نقطع المقدار ، أو ؛ قاطعة المقدار .

وذلك أن الزمان يكون بالوضع ذا قدر مخصوص ، وكذلك تختلف الأمم في الشهور ومقاديرها ، وكذلك الحركة أعنى حركة ساعة ، فإنا نضع قدراً من الحركة بحسب قدر من الزمان . فالزمان ليس يقدر الحركة بما هي سرمدية عندهم ، لكن الجزء منها ، وكل جزء منها فهو متناه .

وفى تقدير(١) الحركة بالزمان حيرة قد حلها أرسطو من غيرأن يذكرها وهى هذه : كيف تُقدر الحركة بالزمان ونعد به وليسا متجانسين ، وما يعد به غيره يجب أن يكون من جنسه ؟ وحل ذلك بأن الزمان يقدر شيئاً من الحركة ؛ وكذلك(١) الشيء : يقدر بالذراع شيئاً من الحبل ، ثم يقدر ما في الحبل بذلك الشيء من الحبل . فإن قيل : أفليس قد عد شيء من الحبل بذلك الشيء من الحبل . فإن قيل : أفليس قد عد شيء من الحركة بالزمان وليس هو بجانساً لها ؟ فالجواب: أن العاد (٣) قد يكون مفارقاً للمعدود مثل الذراع العاد الحبل ، وقد يكون من نوعه وجزءاً منه كالجزء من الحبل : إذا عرفنا قدره باللراع ، ثم عرفنا قدر جميع الحبل به . وهذا العاد هو من جنس المعدود ، والعدد الذي في النفس ليس هو من جنس المعدود ، كا أن الذراع الخشب ليس من جنس المعدود .

وقد أجيب عنالشك أيضاً بأن الزمان يعد الحركة ، يمعى أنه يقدرها ؛ وإنما يقدرها من حيثهو وهي متصلان ، وهما من < هذه >الجهة ، أعى الاتصال ، متجانسان .

فأما معنى كون الحركة وغيرها فى الزمان فقد يظن به أحد معنين : أحدهما أن وجودها مع وجود الزمان – وهذا باطل لأنه ليس إذا وجد شىء مع شىء كان فيه ، فإن السماء موجودة مع حبة الحاورس وليس هى فيها ؛ والنفس مع الزمان ، وليس هى فى الزمان ؛ فليس وجود الشيء مع شىء يتبعه أن يكون فيه ، بل أن يكون الشيء فى زمان يتبعه مى وجد أن يكون الشيء فى زمان يتبعه مى وجد أن يكون الشيء فى زمان بتبعه مى وجد أن يكون الشيء فى زمان برايا كى زمان . وإنما

<sup>(</sup>۱) ل : تندر .

<sup>(</sup>۲) ل : وبذلك .

<sup>(</sup>٣) ل : المادة .

بكون الشيء فى شيء بأن بحتوى عليه لا بأن يكون معه . ولهذا لم يكن أى شيء انفق فى أى شيء انفق حتى تكون النفس فى مكان .

والمعنى الآخر المظنون بقولنا إن الشيء فيزمان هو أنه فيه على أنه يعده كما يقال إن الشيء في العدد . والشيء يكون في العدد على جهات ثلاثة : أحدها أن بكون فيه على أنه كالحزء منه كالوحدة الى هي جزء من العدد . ونظير ذلك من الزمان : ﴿ الآن \* فإنه كالجزء من الزمان . والثاني : أن يوجد في العدد على أنه عارض فيه كالزوج والفرد لأنهما غير مقومين لطبيعة(١) العدد. ونظير هما مزالزمان : والمتقدَّم والمتأخر ، لأنهما ليسا بأصل للزمان ، أعنى المولد له ك و الآن ، لكن االعارض عليه إذ هو عارض على جريان و الآن ، وأحدها (٢) أن بكون الشيء في العدد على معنى أن له عدداً مثل العشرة الأفراس لها عدد على هذا المعنى. ونظير ذلك الحركة في الزمان على أن لها عدداً يعدها وهو الزمان . وقد سلف القول أن كل واحد من الأمرين : الحركة والزمان ، يعد صاحبه بالقبل والبعد . أما الزمان فيعد الحركة بالذات ، والحركة تعده بالعرض لأن الزمان يشملها وبشمل غيرها . ولما كانت الحركة في الزمان على أنه عدد ، والعدد يشمل المعدود ، وجب أن بكون الزمان العام المطلق أعم من كل زمان لشيء شيء . وإذا كان الزمان أعم لم يكن الزمان للأشياء السرمدية لأنها على وتيرة واحدة ولأن النبيء في الزمان إنما يكون على معنى أنه يعده بالتقدم والتأخر ويعد ابتداء كونه إلى انقضائه . وهذا المعنى غير موجود في الأشياء السرمدية . ولأن الزمان يعد الحركة ، والحركة علة للفساد ، نسب الفساد إلى الزمان . فإن لم يكن هو على الحقيقة علة فاعلة ، كما أنه ليس هو بعلة فاعلة لكون الكون لما كانت علله محدودة نسب إليها ، كالإنسان ينسب إلى الإنسان ؛ والفساد ماكان منه علة محدودة نسب إليها لا إلى الزمان ، مثل خراب البيت بالحريق وحدوث الموت بالمرض، والهرم بالتعب . وما كان من علله غير محدود لم ينسب إلا إلى الزمان مثل النسيان وإخلاق الثوب وما جرى مجر اهما .

<sup>(</sup>۱) ل : طبيعة .

<sup>(</sup>۲) أي رثاثها .

### . عي

الحركة تدل على صورة الحركة نفسها ، والتحرك يدل على كون الحركة وامتدادها . فكأن أرسطو أراد أن يشير إلى امتدادها الذي هو مساوق للزمان :

### [۱۱۰۹] يحق :

نظام الكلام أن يقال : ولما كان الزمان مقدراً للحركة ، والتحرك فإنما يقدر الحركة ، وهذه « الواو » لامعنى لها . وقال قوم إن « واو » الوصل ها هنا ثابتة وإنها جواب الكلام في قوله : « ومن البين أن سائر الأشياء أيضاً معنى أنها توجد في زمان » . وهذا لو كان حقاً ما كان للواوالتي في قوله : « ومن البين » معنى – بل كان ينبغي أن يقول : « من البين » . وقال قوم : جواب الكل هو بعد كلام كثير وهو أن يكون كلامه معناه هذا وإن أجل أن الزمان عدد للحركة ، وهو أيضاً عدد للسكون :

ونحن نرى أن جوابه هو قوله: « فإنما يقدر الحركة بأن تُحدَّد به »ــــ وما بعد ذلك هو عطف على هذا الجواب وهو أن من البين أن الأشباء الأخر تكون فى زمان على هذا المعنى ، وأن السكون بُعدَّ بالزمان :

### یحی :

الأشياء البسيطة كونها وأن تكون : شيء أحد . فإن كون النفس وأن تكون النفس : شيء أحد . فأما الأشياء المركبة فكونها يدل على المركب ، لأنا إذا قلنا : وحى » دل على المركب ؛ وأما و أن يكون ، فإنه يدل على الصورة ، فإنا إذا قلنا و أن يكون حى ، فإنما ندل على أنه يقبل الصورة .

### 2ي :

لما قدم أرسطوقوله : • ولما كان الزمان مقدراً للحركة والنحرك ه – ثم قال : • وإن وجود الحركة أيضاً فى زمانه – دل على أنه يرىأن حركة - الكرة الماوكية (١) فى زمان لأن الزمان ليس يقدر إلا هذه الحركة :

<sup>(</sup>۱) کذا!.

بعي :

الزمان فى الحركة كالموضوع ، والحركة فى الزمان كالشيء فى العدد .

. عيي

إذا قالوا إن معنى كون الشيء في الشيء هو أن يكون معه ، فقد جعلوا ذلك حداً له . فيجب أن يتعكس على ذاته موجباً كلياً فيقول : فإذا كان معه فهو فيه ، فتكون السماء في حبة الجاورس ه

قوله: ه إلا أن هذا شيء عرض ه ــ يعنى به أن حبة جاورس مع السماء هو عرض غير ضرورى . فأما وجود الزمان مع وجود ما هو موجود في زمان فهوضرورى . وأما وجود السماء من دون حبة الجاورس فهو ممكن ؟ وليس كذلك ما هو في زمان من دون زمان .

التعليم الخامس والعشرون (ن)

< الفصل الثاني عشر: تتمة >

٢٢١ قال أرسطو طاليس:

وإذا كان الزمان مقدار الحركة فإنه يكون أيضًا (۱) مقدار السكون ، وذلك أن كل سكون ففي زمان . فإنه ليس كما أن ما كان في الحركة فواجب أن يتحرك كذلك ما كان أيضًا في زمان ، وذلك أن الزمان ليس هو حركة ، بل عدد الحركة . وقد يجوز أن يكون الساكن (۱) موجودًا ( ۱۰٦ ب ) في عدد الحركة . وليس كل غير متحرك فواجب أن يسكن ، بل ما كان من شأنه أن يتحرك إلا أنه قد عدم الحركة كما قلنا فيما تقدم . ووجود الشيء في العدد هو أن يكون لذلك الشيء عددٌ ما ،

(۱) ص : وعثرون .

 <sup>(</sup>٦) قاطوطات اليونانية الى رموزها FGHI، وفى شرح سنبلقيوس ٢٧:٧٤٤ و ٢٧:٧٤٩ و به شرح سنبلقيوس ٢٢:٧٤٩ و ٢٧: ٧٤٩ و ٢٣٠ ب س ٨) و ٢٧: ٧٤٩ يرد هنا : « أيضاً وبالمرض ٢٥١ : ٨٥ ( ولكن داجع ١٥٩ : ٨) ، والاسكندر ولكن أورده يجي النحوى ١٥٥ : ٩٠ ( ولكن قارن سنبلقيوس ٢٧١ . ٣٣ : ٣٤ و ولكن قارن سنبلقيوس والاسكندر ولان تترجمتنا العربية هذه تنفق مع النص الوارد في تلخيص السطيوس والاسكندر .

<sup>(</sup>٣) أَى الحَامَش : و أَى لا يجبرأن يتحرك كل ما كان في زمان أيضاً . ي

وأن تكون آنية ذلك الشيء يقدرها العدد الذي ذلك الشيء فيه. فوجود الشيء في الزمان أيضًا هو أن يكون الزمان يقدّره ، والزمان يقدّر المتحرك من جهة ما هو متحرك ، ويقدر الساكن من جهة ما هو ساكن . وذلك أنه يقدّر الحركة والسكون لهما كم هي وكم هو . فالمتحرك ليس على الإطلاق يقدره الزمان بل من جهة أن حركته مكمأة (1) . فواجب أن يكون كل ما ليس يتحرك ولا يسكن فليس هو في زمان ، وذلك أن معنى أن الشيء في زمان هو أن يكون يُقدَّر بزمان ؛ والزمان إنما هو مقدّر الحركة والسكون .

وظاهر أن ما كان غير موجود فليس كله أيضًا في ٢٣ زمان ، مثال ذلك : ما كان لا يمكن أن يكون على غير ما هو عليه ، مثل أن يكون القطر مشاركًا للضلع .

وذلك أنه إن كان بالجملة الزمانُ مقدِّر الحركة ٢٥ بذاته ومقدِّر الأَشياء الأُخر بطريق العَرَض ، فمن البيِّن

<sup>(</sup>١) في الماش : يو أي مقدار ما ه .

أى لها كية , والاصطلاح غريب ويقابله في اليوناني ποσή (حاذو مقدار).

أَن كل ما قَدرُ (١) آنيته فإن آنية جميع ذلك في أَن يتحرك ذا ويسكن . فكل ما كان فاسدًا ومتكوّنًا ، وبالجملة كل ما قد يكون في وقت ولا يكون في وقت ، فواجبٌ ضرورةً أَن يكون في زمان . وذلك أنه قد يكون زمان ما يُفْضُل على آنية هذه الأُشياء وعلى المقدار للجواهر التي هي فيها . وأمّا غير الموجود فما كان منه يحصره <sup>(٣)</sup> الزمان فإنَّ منه ما كان ( مثل أوميرس الشاعر فإنه قد كان في وقت من الأوقات ) ، ومنه ما سيكون مثل بعض الأشياء المُزْمَعة بأن تكون؛ ١ ٢٢٢ والزمان يشتمل (١) على الصنفين من أيّ الجهتين نظرت فيه . وما كان من غير الموجود لا يحصره الزمان فإنه لم يكن قطُّ ولا هو موجودٌ ، ولا يكون أصلاً . والتي تجري هذا المجرى مما ليس عوجود ما كانت المقابلة لها موجودة لا محالة دائمًا ، مثال ذلك أن القطر مباير موجود أبدًا ؛ فليس يكون هذا في زمان . فليس

<sup>(</sup>١) في الهامش : سيعني الزمان » أي أن فاعل لا قدر » هو : 8 الزمان »

 <sup>(</sup>٣) في الهامش : و أي يوجد زمان يفضل على الزمان المقدر للجواهر و .

<sup>َ (</sup>٣) يحصره : يشبله .

 <sup>(؛)</sup> فوتها : «أى يفضل » .

<sup>(</sup>ء) مباين : أي غير مشارك الضلع في القياس

يكون أيضًا فى زمان ولا<sup>(۱)</sup> أنه مشارك ، ولذلك هو غير موجودًا أبدًا ، فأما ما كانت أضدادها ليست أبدًا موجودة ، فإن تلك قد عكن أن توجد وألا توجد ، والكون والفساد إنما هو لهذه .

٨...٨

## بحبى :

السكون ، وبحق ما كان ذلك ، لأن العلم ليس يقتصر على الصورة فقط بل وعلى العدم أيضاً ، فإن البصر يميز العلم ليس يقتصر على الصورة فقط بل وعلى العدم أيضاً ، فإن البصر يميز الفوء والظلمة : أما الضوء فبذاته ، وأما النظمة فبسلب الضوء : فلذلك كان تمييزه للظلمة بالعرض . وكذلك المسطرة يعلم بذاتها المستوى لأجل مطابقتها للشيء ، ويعرف بها - بطريق العرض - الاعوجاج من حيث يخرج عن مطابقة المسطرة . فكذلك الزمان هو بالذات عدد الحركة لأنه يطابقها ويجرى معها شيئاً فشيئاً ؛ وهو بالعرض عدد المسكون والأولى أن يقال إنه يعده من قبل شيء آخر لابالعرض ، لأنه أو كان يعده بالعرض لكان السكون عرضاً في الحركة ، إذ كان يعد الحركة بالذات . وإنما كان الزمان الزمان الذات العرض من قبل تعد حركة يومنا ، وقد يكون في يومنا هذا شيء عدا الحركة والله من قبل آخر اليوم وما زال ساكناً فيه إلى آخر اليوم ثم انقضى سكونه ؛ قد سكن في ابتداء اليوم وما زال ساكناً فيه إلى آخر اليوم ثم انقضى سكونه ؛ وناه الزمان يعد هذا السكون من قبل أنه يعد شيئاً آخر هو الحركة والسكون فإنه يعد الجواهر المتحركة والسكون فإنه يعد الجواهر المتحركة والساكنة بعرض ؛ وذلك أنه عرض المتحرك أن كان إنساناً أو فرساً .

## أبو على :

معنى يعد الجواهر، أى : يعدُّ بقاءها يم

. أبو على : وجميع ما يعده الزمان بالذات وبالعرض فهو إما حركة ، وإما سكون ـ أو مافى معناهما ، فإن بقاء الشيء كالسكون :

 <sup>(</sup>١) و لا أنه مشارك و : فاعل قفعل : يكون \_ أى : ر و أنه مشارك و ليس أيضاً
 نى زمان .

# يحيى وأبوعلى :

فأما الأشباء التي ليست بمتحركة ولا ساكنة – كالنفوس والأقطاب والمراكز – فإن الزمان لا يعدها لأنه إنما يعد الزمان ما تُمك ُ حركته وسكونه، وهذه الأشياء ليس لها حركة ولاسكون ، فإذا لا يعدها ولاهي في زمان ، لأن معنى أن الشيء في زمانهو أن الزمان يعده . فأما ما ليس بموجود فإن ما كان منه غير موجود أصلا ولا يمكن أن يوجد ، وبالجملة : كلما لا يمكن أن يوجد ، فإنه المرمديان . ولا أصلا ، فإنه لايكون إمكانه ولا لا إمكانه في زمان لأنهما سرمديان . ولا يمكن أن يوجد زمان أعم من زمان واحد منهما . فأما ما هو لاموجود في حال دون حال فإنه يكون موجوداً في زمان ولاموجود أن زمان أعم من كل واحد منهما . وهذا على أضرب ثلاثة : ماقد سلف وجوده [ ١٠٧ ب ] مثل أوميروس ، ومنها ما سيكون ، ومنها ما قد كان قبل وسيكون بعد من طلوع الشمس .

قال أرسطوطاليس : « وإذا كان الزمان مقدر الحركة ، فإنه يكون أيضاً مقدر السكون »

يحيى : ليس فى كثير من النسخ بعَرْض ، ولا الإسكندر ذكر ذلك(٢) .

قال أرسطوطاليس: « فإنه ليس كما أن ما كان فى الحركة فواجب أن يتحرك ، كذلك ما كان أيضاً فى رمان فإن الزمان ليس هو حركة بل عدد " x = 1.

يحيى : هذا هوحل لشك قد أضمره ، والشك هو هذا : السكون إن كان فى زمان ، والزمان هو حركة ، فالسكون فى الحركة . وهذا إنما بلزم لو كانت (٢) الحركة والزمان شيئاً أحداً . فأما إن لم يكونا شيئاً أحداً ، بل الزمان عدد للحركة وعارض عرض للحركة ، فلبس يجب فيما وجد أن يكون عارضاً على ما عرض الزمان له ، لأنه ليس كل شىء

<sup>(</sup>١) ل: لا موجداً .

 <sup>(</sup>۲) كلية : ٥ بعرض ٥ - وردت في المخطوطات المرموز إليها إالرموز FGHI ولم ترد
 مند تامسطيوس ولا الإسكندر .

<sup>(</sup>٣) ل : كان .

وجد لشيء فهو موجود لما عرض ذلك له ، مثال ذلك : العارض للأبيض لايجب أن يوجد للاسفيداج .

یجیی : المراکز والأقطاب لیست متحرکة ولیست فی زمان لأنها غیر ساکنة . ولهذا قال أرسطو إنه لیس کل مالیس بمتحرك فهو ساکن ، لکیلا یظن ظان أن الأقطاب من حیث لم تکن متحرکة هی ساکنة ، ومن حیث هی ساکنة هی فی زمان .

قال أرسطوطاليس : « ووجود الشيء فى عدد هو أن يكون الملك الشيء عدد ما ه .

يجيى : لما قال إن السكون فى عدد الحركة أخبرنا كيف يكون الكون ، أى الشيء الكائن فى عدده . وقد سلف بيان ذلك .

قوله: و والمتحرك والساكن يقدرهما الزمان « ــ بجب أن يزاد فيه : فقط .

#### <u>بحي</u> :

يبين أرسطوأن ما لايمكن ليس فى زمان ، لأن الزمان إنما يعد بالذات الحركة ، ويعد الزمان السكون والجواهر المتحركة والساكنة بالعرض ، من قبل أنه يعد الحركة التى عرض لها هذا ، وهذا الجوهر مما لايمكن وجيده لامتحرك ولاساكن ؛ فالزمان إذا لابعثه .

## التعليم السادس والعشرون

< الفصل الثالث عشر: الآن والوجود في الآن >

قال أرسطوطاليس :

1 777

وأما «الآن » فإنه وصلة الزمان ، كما قيل . وذلك أنه يصل الزمان السالف بالمستأنف ؛ وطَرَف (1) للزمان ؛ وطرَف (1) للزمان ؛ وذلك أنه مبدأ لبعضه ، وانقضاء لبعضه . إلا أن ذلك ليس ظاهرًا كما يكون في ( ١١٠٨ ) النقطة إذا ثبتت (١) . والآن يقسمه من قِبَل القوة . ومن جهة أن «الآن » بهذه الصفة ، فالآن أبدًا واحد غير الآخر ؛ ومن جهة أنه يربط فهو أبدًا واحد بعينه ، كما في (١) الخطوط التعاليمية :لا تكون النقطة المأخوذة عليها في الوهم أبدًا واحدة بعينها ، وذلك أنا إذا قسمنا الخط بها كانت واحدة غير الأخرى ؛ فأما من جهة أنها واحدة فإنها لا محالة معني واحد بعينه . كذلك أيضًا

 <sup>(</sup>۱) فوقها : برنبایة بر ، برحد بر .

 <sup>(</sup>۲) ق الهامش : « أى في الوهم المحدود . ه .

<sup>(</sup>٢) ل : فكما أن في – والتصحيح عن الأصل اليوناني .

الآن هو من جهة قسمة الزمان بالقوة ، ومن جهة : طرف الزمانين واتحادهما . والقسمة والاتحاد هما واحد (۱) بعينه في واحد (۲) بعينه '؛ فأما آنيتهما (۲) فليست واحدة بعنها .

فبعض الأمور هكذا يقال فيها « الآن » ؛ وبعضها على غير (٤) هذا الوجه < وذلك > في الزمان القريب من هذا (٥) ، كما نقول : سيأتي فلان « الآن » : نريد أنه سيأتي فلان " فلان " : نريد أنه جاء فلان فلان " اليوم ؛ فأما الحرب التي كانت بإيليون (٢) < والطوفان > فليست « الآن » : على أن الزمان واحد بعينه متصل ، لكن (٢) زمانهما ليس قريبًا .

وأما « متى » فإنه زمانٌ حاصل عند « الآن » ٢٤

<sup>(</sup>١) في الحامش : ﴿ أَي مُوضُوعُهِما وَاحْدُ وَهُو الْخُطُّ وَالْزَمَانَ ﴿ رَ

<sup>(</sup>۱) ه « : «يمي الناطة » .

<sup>(</sup>٣) فوقها : ﴿ مَعْنَاهُمَا ﴾ .

 <sup>(</sup>٤) في الهامش : «يعنى الذي هو زمان وبه يعد » .
 (٥) في الهامش : «يعنى من الآن الذي وصفه قبيل » .

<sup>(</sup>٦) في الحامش : « هذه الحرب بعيدة المهد ي

<sup>–</sup> والحرب اتى كانت بايليون = حرب طروادة نطروادة هى فى اليونانى El·Noc " فهذا اسمها الغدم ، كا برد أيضاً فى الصورة El·sov " ( اليوس ) .

و في النص اليوناني : ... كانت بإيليون ، و لا الطوفان ت معري هُمْ هُمْ هُمْ هُمُّ هُمْ هُمُّ هُمُّ هُمُّ هُمُّ ( ص ٢٠٠ اس ٢٣) .

<sup>(</sup>٧) أن : الأن زمانها .

44

المتقدم ، مثال ذلك أن يقال : « متى » فتح بلد (۱) كذا ، ومتى يكون طوفان ؛ وذلك أنه يجب أن يتناهى عند « الآن » ، ف « متى » إذًا الكائن (۲) هو مقدار من الزمان بين الآنفًا (۲) وبينه ، و « متى » الماضى مقدارٌ من الزمان بين « الآنفًا » وبين الماضى .

فإن كان ليس (1) زمانٌ إلا وهو « متى » فكل زمان إذًا يكون متناهيًا . فليت شعرى هل الزمان مما ينحل (1) أم لا ؟ وهل هو واحدٌ بعد آخر ، أو واحد بعينه مرات كثيرة ؟ فنقول : إنَّ من البيّن أن حال الزمان في ذلك كحال الحركة : فإن كانت الحركة قد تكون في وقت من الأوقات واحدة بعينها ، فإنه سيكون الزمان (1) أيضًا واحدًا بعينه . وإلا (٧) لم يكن كذلك زمانٌ بهذه الصفة . ولما كان « الآن » انقضاء ومبدأً لزمان ، لكن ليس لزمان واحد بعينه ، بل إنما هو انقضاءٌ للزمان الماضي ومبدأً

<sup>(</sup>١) في النص اليوناني : مني فتحت طروادة كا كا كا النص اليوناني : مني فتحت طروادة

<sup>(</sup>r) في الهامش : ﴿ فِي الدستورِ : بِالأَلْفِ وَاللَّهِم ، وَالْأُولِي أَنْ يَقَالَ إِنَّهَا بِلَّا لَامٍ ﴾ .

<sup>(</sup>٣) في المامش : ﴿ يَمِي المُسْتَقِيلُ الذِي يُرِيدُ أَنْ يَكُونَ ﴾ .

<sup>(4)</sup> في الهامش : و أي فإن كان ليس زمان مأخوذ ، لا زمان مطلق و .

<sup>(</sup>ه) ل : نحل. (۱۲۰

<sup>(</sup>٦) ل : زمان .

<sup>(</sup>v) ل : وإن لم

للزمان المستقبل (1) ، فحاله كحال الدائرة . وكما أن الدائرة الاحديداب والتقعير لها دائمًا في شيء واحد ٢٢٢ بعينه على وجه من الوجوه ، كذلك الزمان أيضًا أبدًا هو في ابتداء وتقضَّ ، ولذلك قد يظن أنه أبدًا واحد بعد آخر . فإن « الآن » ليس هو مبدأً وانقضاء لزمان واحد بعينه ( لأنه إن كان كذلك كان الضدّان معًا في شيء واحد بعينه ) فليس (1) ينحل إذًا ، وذلك أنه أبدًا في ابتداء (1)

وأما « هو ذا (أ) » فإنه الجزء من الزمان المستقبل ، ٧ القريب من الآن الحاضر غير المنقسم ( ١٠٨ ب ) ، مثال ذلك أن تقول : متى تمضى ؟ فيقال لك : هو ذا يمضى ، أى الوقت الذى هو مُزْمَع بالمضى فيه قد أزف . ومن الزمان السالف ما ليس ببعيد من الآن ، مثال ذلك أن تقول : متى تمضى ؟ فيقال لك : هو ذا قد مضيت .

<sup>(</sup>١) في الهامش : ﴿ أَي دَائُما يَبِنْدَى ۗ وَيِنْقَفِي ﴾ .

<sup>(</sup>١) ل : كل .. – والممنى في اليوناني : يقف ، ينتمي شماعة المعمدة

<sup>(</sup>٢) في الهامش : ﴿ أَيْ دَا ثُمَّا يَبِتَدِي ۗ مِ .

<sup>(</sup>٤) مر ذا **=** \$ ἐγγὺς

17

ولسنا نقول إن مدينة إيليون (١) هو ذا قد فتحت ، لأَن فتحها كان بعيدًا جدًا من الآن .

۱۲ و « قُبَيْل » أَيضًا هو قريب من الآن الحاضر ، إلا أنه جزء من الآن السائف ، مثال ذلك أن تقول : متى قدمت ؟ فيقال لك : قبيل ، إذا كان الوقت من الزمان قريبًا من الآن القائم ؛ وأما « آنفًا » « وقدعا » فيدلان على الزمان البعيد منه .

١٤ وأما « بغتةً » فتدل على ما يكون فى زمان غير
 محسوس < لقلته > (¹) .

وكل تغيّر فهو بالطبع مزيلٌ ؛ وفى زمان (٢) يتكون ويفسد ؛ ولذلك نسبه قوم ً إلى غاية الحكمة ، فأما بارُن (١) الفوثاغورى فإنه نسبه إلى غاية الجهل لأنه يورث النسيان . وقد أصاب فى قوله (٩) .

<sup>(</sup>١) ل : ايليوى . - رايليون = طروادة .

<sup>(</sup>۲) في اليوناني : «غير محسوس لقلته و μικρότητα – وكذلك سير ديمه ، غانسفناه

<sup>(</sup>٣) في الهامش : و وجد في نسخة أخرى : على زمان ۾ .

ر(1) فوقها: «اسم رجل ي . ـ وهو Πάρων

<sup>(</sup>ه) في الحامش : وأي أن طول الزمان يتسي الإنسان ي .

فمن البيّن إذًا أنه هو بأن يكون سببًا للفساد أحرى من أن يكون سببًا للكون على ما قلنا أيضًا فيما تقدم ، ۲. وذلك أن التغيُّر بذاته أمرٌ مزيل ؛ فأما الكون والوجود فإنما هو <sup>(١)</sup> سبب لهما بطريق العرض . ومما يدل دلالة ا بالغة (٢) أنه ليس من شيء يتكون دون أن يتحرك ضربًا من الحركة ؛ وهذا المعنى خاصّةً هو الذي من عادتنا أن نسميه الفساد الحادث عن الزمان . غير أن الفاعل لذاك ليس هو الزمان ، بللازماً أن يكون تغيّره هذا في زمان .

> فقد وصفنا أن < ها هنا > زمانًا ، وما هو ، وعلى کم ضرب یقال ؛ « والآن » ما هو ، ومتی هـو ، و «قَبَيْل » و « هو ذا » و « آنفًا » و « بغتةً » .

## قال بحي :

غرض أرسطو طاليس في هذا التعليم أن يعرفنا معانى ألفاظ زمانية ، مثل ۾ الآن ۽ و۾ مئي ۽ و۾ هو ذا ۽ و۾ الساعة ۽ ــ في نقل إسحق ۾ قبيل ۽ بدلامن « الساعة » . وقبل أن يفيدنا ذلك يتكلم في « الآن » فيقسمه قسمين : أحدهما أن لاعرض له ، والثاني أناله عرضاً . ويتكلم أولاً في الذيلاعرض < له>، ويقول إنه قد يؤخذ واحداً في الموضوع ، والقول بأن يؤخذ

44

<sup>(</sup>١) في الهامش: وهو : يمني التنبرير.

<sup>(</sup>۲) في الهامش : ويعني أن الزمان سبب الفساد ، دون الحركة و .

رابطاً للزمان الماضى والمستقبل ، فيكون من هذه الجهة جامعاً بين أزمان مختلفة . وإذا كان كذلك كان اتصالا للزمان ، لأن المتصل هو الذى تجمع أجزاؤه عند حد واحد مشترك . وإذا أخذ الآن النين فى القول بأن يجعل فاصلاً للزمان فإنه يكون فصلا بين الزمان الماضى والزمان المستقبل .

ويجرى الآن في أخذه واصلا وفاصلا مجرى النقطة: فإنا تارة فأخذها(١) ويجرى الآن في أخذه واصلا وفاصلا مجرى النقطة: فإنا تارة فأخذها (١٠٩ ] قاسمة بين الحطين وتارة فأخذها واحدة بالقول بأن تكون رابطة بين الخطين فتكون وصاة للخط. وبين النقطة «والآن» فصل في هذا المعنى، فإن والآن» يكون فاصلا ورابطاً بالقول لأنه يجرى ولا يثبت. فأما النقطة فلأنها ثابتة يمكن أن تكون قاسمة ورابطة بالفعل.

فأما الآن الذي له عرض فهو الزمان القريب من والآن والذي لا عرض له : إما مستقبل ، وإما ماض . نقول: منى قدم زيد ؟ فيقال : والآن » ونقول : منى يقدم زيد ؟ فيقال : الآن » وأما ه منى » فإنه زمان محدود ، ماض أو مستقبل ، متصل بالآن الذي لا عرض له ؛ لأنه يقال : منى كانت الحرب الفلائية ؟ فيقال : في سنة كذا . ويقال : منى بكون الكسوف ؟ فيقال : في الشهر الثاني ، فنجعل لما مضى ولما يستأنف وصلة بالآن الذي لاعرض له . ألا ترى أنه إذا قبل : منى كانت الحرب ؟ قبل : منذ سنة . وإنما يعد الزمان من الآن الذي نحن فيه . وكذلك إذا قبل : منى يكون الكسوف ؟ فقبل : إلى شهر ؟

قال يحيى : فإن كان « متى » هو زمان محدود ، وكان كل زمان هو زمان بالفعل فهو « متى » ، فكل زمان إذاً محدود متناه .

وقد بحث أرسطو عن سرمدية الزمان فقال إنه أبدأ يحيط به الآنان الذى هو نهاية ومبدأ ؛ ولا يكون نهاية ومبدأ إلا وهو مبدأ لشىء آخر من الزمان :

قال يحيى: المنازعون له فى سرمدية الزمان لا يسلمون له أن هذا الآن أبداً يحيط بالزمان ، أعنى الآن الذى هو نهاية ومبدأ . وقد احتج أرسطوطاليس

 <sup>(</sup>١) عند هذا الموضع في الهامش جره قوبلت بحمد الله ».

لسر مدية الزمان بسرمدية الحركة . وقد نحن بينا فى المقالة الثامنة أنه لم يبّـين ذلك فى المقالة :

فأما و هو ذا ٥ فإنه يدل على الزمان والمستقبل والماضى القربب من الآن الذي لا عرض له ؛ لأنه يقال : متى يمضى ؟ فيقال : هو ذا يمضى . ويقال نمي قدمت ؟ فيقال : هو ذا قدمت . – وأما ماكان أو يكون بعيداً من و الآن » فإنه لايقال له و هو ذا » ، فإنه لايقال هو ذا قد كان حرب البسوس .

وأما الآن الذىله َعرْضٌ فهوشبيه بـ ﴿ هُوذًا ۞ ، إلاّ أَنْ ﴿ الآنِ العريضِ ﴾ يجوز أن يقال فيه إنه أقربُ إلى ﴿ الآن الذَّىلاَ عرض له » من ﴿ هُوذًا ۞ :

قال : فأما « الساعة » فإنه يدل على ما قرب من الآن ؛ لكنه في لسان اليونانيين للماضي دون المستقبل ، فإنه يقال في لسامهم : منى قدم زيد ؟ فيقال : الساعة ، ولا يكاد يقال في لسامهم : الساعة يقدم ، ويراد به المستقبل: فأما « قديمًا » و « آنفا » فإنه يدل على ما بَعْدُدَ من الآن الحاضر .

[۱۰۹ - ] وأما و بغنة » فإنه بدل على ما حدث فى زمان غير محسوس لقلته . يقال : مات فلان بغنة ، أىأن انتقاله من الحياة إلى المُوت لم يكن فى زمان محسوس ولم تنقدم له أسبابٌ يحس زمامها .

قوله إن و الآن » يقسم (۱) الزمان بالقوة ، يعنى به أنه يقسمه بالوهم ؛ لأنه لوقسمه بالقوة لقسمه بالفعل . ولكن الزمان منصل غير منقسم بالفعل : يحيى : و متى » هو محدود بين آنين : أحدهما الذيكان فيه ، والآخر الحاضر .

لما قال إن ير متى به محدود ، وكان كل زمان فهو ير متى به لأن بر متى به تدخل فى الماضى والمستقبل ، وكل زمان فهو لا محالة يكون ماضياً أو مستقبلا فمن البين أن كل زمان هو محدود . ومن أجل ذلك بحث : هل الزمان ينقضى ، أم لا ؟ وبحث : هل هو واحد بالعدد ، أو واحد فى الصورة ؟ وقال إنه فى هذه الأشياء كالحركة ، ووضع ذلك وضعاً . والصحيح أنه واحد فى الصورة لا فى العدد ، لأن الحركة كذلك .

<sup>(</sup>۱) ل : ينقسم .

إذا كان الزمان استحالة أو تأثيراً فى الاستحالة ؛ وكان كل استحالة فهو خروج ، فالاستحالة بأن تكون علة الفساد أقرب ، لأن الاستحالة من جهة ما هى استحالة ليس لها معنى لا الحروج . وإنما يعرض للمستحيل أن يقبل صورة غير الصورة الى خرج عنها ، ليس لأن الاستحالة، من حيث هى استحالة ، تفيد ذلك .

ولما كان كل مكون متحركاً(١)، والزمان يعدُ الحركة، كان الزمانعلة الكون بالعرَض. إلا أن أرسطوجرى على الاستعمال العاميّ في قوله إن الزمان علة الفساد مزحيثأن البيت إذا وقع لم تكن لوقوعه علة "ظاهرة، فنسُب ذلك إلى الزمان.

يحيى: العلة الفاعلة للفساد هو العنصر، لأن فيه قوى جميع الصّور، وليست فيه باطلا فيحتاج إلى أن تعمل فيه جميع القوى. وأيضاً فإن جميع القوى متناهية ، وإذا كانت كل قوة متناهية تنتهى إلى حد مِنْم تكفُّ ــ كان ذلك علة فاعلة للفساد.

<sup>(</sup>١) ل : متحرك.

التعليم السابع والعشرون(١)

< الفصل الرابع عشر >

< حلول المشكلات ؛ الزمان واحد وفي كل مكان >

قال أرسطوطاليس: ٢٢٢

فإذ قد لخصنا ذلك هذ التلخيص ، فظاهر أن كل تغير والمتحرك (٢) كله ففي زمان . وذلك أن « أسرع وأبطأ » موجودان في كل تغير ، فإن ذلك ظاهر كذلك (٢) في كل تغير . وأعنى بقولى في الشيء إنه أسرع حركة : ١٢٢٣ الأسبق في التغيير إلى الأمر المقصود في بعد (١١١٠] واحد بعينه وحركته حركة بالسواء ، مثال ذلك في النقلة أن يكون المتحركان على محيط دائرة ، أو جميعًا يتحركان على محيط دائرة ، أو جميعًا يتحركان على خطً مستقيم ؛ وكذلك في سائر الحركات .

<sup>(</sup>۱) ل : وسعشرون.

<sup>(</sup>٢) في الهامش : ﴿ أَيِّ التَّحْرُكُ مِ .

<sup>(</sup>٣) في الهامش : ﴿ أَبُو عَلَى : لَعَلَ أَنَّهُ فَيَ كُلُّ تَنْبِرِ ؛ بِعَلَا مَنْ ؛ كَذَلْكُ فَي كُلُّ تَنْبِر

<sup>(</sup>٤) في الهامش : ﴿ ﴿ أَيَّ الذِّي إِلَيْهِ التَّغَيرِ ۗ ﴿ .

1

والأُسبق ، أَى المتقدم ، إنما هو متقدم فى زمان ، فإِنَّا إنما نقول: متأخر، بحسب بعده عن « الآن » ، و ١ الآن ، هو حدٌّ بين الزمان الماضي وبين الزمان المستقبل . فإذا كان الآن أيضًا في زمان فإن المتقدم والمتأخر أيضًا يكونان في زمان ، وذلك أن الشيء الذي فيه « الآن » ففيه البُعْد عن « الآن » . ومعنى قولنا متقدم في الزمان السالف ـ ضد معنى قولنا متقدم في الزمان المستقبل. وذلك أنًّا في الزمان السالف نعني بقولنا: متقدم : الأَبعدَ عن الآن ، ونعني بقولنا : متأخر : الأُقرب منه . فأما في الزمان المستقبل فإنَّا نعني بقولنا : متأخر \_ الأبعد عنه . فإذا كان المتقدم ففي زمان ، وكان المتقدم يتبع كل حركة ، فظاهر أن كل تغير وكل حركة ففي زمان .

17

ومما يستحق أيضًا البحث: كيف \_ ليت شعرى! \_ حالُ الزمان عند النفس ؟ ولِمَ يرى الناسُ أن الزمان في كل شيء ، حتى في الأرض وفي البحر وفي السماء؟ \_ فنقول (١) : إن الزمان عارضٌ ما للحركة أو هيئة لها (١) والماش: وها جواب من المالة الثانية و.

إذ كان عددًا لها ، وهذه الأشياء كلها من شأنها الحركة ، وذلك أنها كلها في مكان ؛ والزمان والحركة معًا ، ما بالقوة مع ما بالقوة ، وما بالفعل مع ما بالفعل .

ومما (۱) يتشكك فيه أيضًا : هل يمكن أن يكون الزمان موجودًا وإن لم تكن < ثمّ > نفسٌ ؟ أو : لايمكن ذلك ؟ فنقول : إنه إذا كان العادُّ غير موجود لامحالة ، فالذي يُعدُّ أيضًا غير موجود لا محالة ، فمن البيّن أن العدد (۱) أيضًا يكون غير موجود ؛ وذلك أن العدد (۱) هو إما المعلود (۱) ، وإما الذي يعد . وإذ كان ليس شيء من شأنه أن يعد سوى النفس ، ومن النفس : والمقلُ ، فغير ممكن أن يكون الزمان موجودًا إذا لم تكن نفسٌ موجودةً ، اللهم إلاً مِنْ قِبَل (۱) ذلك الشيء الذي متى كان موجودًا كان الزمان موجودًا من غير أن تكون نفسٌ.

۲۵

 <sup>(</sup>١) فى الحامش : ٥ رجع بهذا القول إلى المسألة الأولى » .

<sup>(</sup>٢) فرقها : ويمى الذي في النفس ي

<sup>(</sup>٣) فوقها : ١١ أي الذي هو بالفمل موجود ي

<sup>(</sup>٤) في الهامش : وح أي الذي هو من شأنه أن يعد ، وهو بالفوة معدود ۾ .

 <sup>(</sup>a) أن النصن اليوناف مامناء : الهم إلا من قبل مؤضوع الزمان ، كما لو قانا مثلا
 إن الحركة مكن أن تكون من غير أن تكون نفس .

11

وإن المتقدم والمتأخر إنما هما فى الحركة ، وإن الزمان

إنمًا هو هذان مما هما معدودان .

#### بمي :

إن أرسطوطاليس لما ذكر الألفاظ الزمانية أخذ الآن يبين أن كل حركة فهى فى زمان – بجامعة هى هذه : كل حركة فلها القبل والبعد ، والقبل والبعد فى الزمان ؛ فكل حركة إذا هى فى زمان .

وبين المقدمة الصغرى بهذا : كل حركة فلها الأسرع والأبطأ ، أعنى صورة الحركة فى سائر [ ١١٠ ب ] المتحركات؛ والأسرع والأبطأ له القبل والبعد؛ فكل حركة لها القبل والبعد.

وبيان أن السرعة والبطء لهما القبل والبعد يكون هكذا: إلأسرع يكون إلى الغرض المقصود قبل الأبطأ ، والأبطأ يكون وصوله إلى الغرض بعدُ ، وما وصوله إلى الغرض قبل أو بعد فله القبل والبعد .

وبيان المقدمة الكبرى هكذا : القبل والبعد إنما يميزان بالقرب والبعد من الآن . وإذا كان الآن في زمان ، فالقبل والبعد يجب أن يكونا في زمان . وذلك أنه لا يعقل مين قرب الشيء من الآن ومن بُعده عنه إلاطول زمانه المتصل بالآن أو قصره . والقرب والبعد تختلف إضافتهما إلى الآن بحسب المضي والاستقبال . والبعد في الزمان الماضي أشد مجاورة للآن ؛ وكذلك التأخر والقبل أشد مفارقة من الآن . وأما في الزمان المستقبل فالقبل والتقدم أشد مجاورة للآن ، والبعد والتأخر أشد مغارقة للآن .

ثم إن أرسطو أورد مسألتين تليقان بالكلام فى الزمان : إحداهما (١) : لم صار الزمان فى الأرض والسماء والبحار ؟ ــ وحل ذلك : لأن الزمان عدد الحركة ، وهو يعد السكون أيضاً . وهذه الأشياء هى إما متحركة ، وإما ـ ساكنة .

والمسألة الأخرى : هل إن لم تكن نفس لم يكن زمان ، أم لا ؟ فقال

<sup>(</sup>١) ل: أحدما.

إنه لا يكون زمان لأن الزمان عدد الحركة ، وليس هوالعدد الذي يعد ، لكن المعدود . والعاد موالنفس . فإذا لم تكن النفس ، لم يكن العاد . وإذا لم يكن العاد عرف إنه العاد لم يكن المعدود ، لأن هذا من المضاف . ولقائل أن يقول : لعمرى إنه لا يكون المعدود وإذا لم يكن العاد . ولبكن ليس يجب ألا يكون العدد ، لأنه ليس المعدود والعدد شيئاً أحداً ؛ ألا ترى أن العشرة الأفراس هي عدد ، كانت النفس أولم تكن . وإذا لم تكن النفس لم تكن معدودة . ونقول في ذلك إنه إذا لم تكن نفس أصلا ، أعنى الناطقة ، لم تكن حركة أصلا ، لأن ما يحرك غيره ، والذي يتحرك بذاته هو النفس . وإذا لم تكن الحركة لم يكن الزمان ، في الزمان ، لأن الزمان تأثير الحركة . وإذا لم تكن نفس لم يكن (١) شيء من الحركات . وإذا بطلت الحركة . وإذا لم يكن (١) شيء من الحركات . مثل الثقل والحفة .

قال أوسطوطاليس: « وذلك أن أسرع وأبطأ موجودان فى كل تغير » – يحيى : ليس يعنى [ ١٩١١ ] كل تغير هو واحد بالعدد ، لكن بالجنس، مثل الذى فى المكان ؛ ومن ذلك الحركة المكانية الدورية والسرعة والبطء فى كل واحد من تغير الأشباء الجزئية .

يحيى : يجب فى تمييز الحركة الأبطأ من الأسرع (٢) أن يكون البعدان المقطوعان يتساويان فى الكمية والكيفية ، لأن البعد الدائر والمستقيم قد يتساويان فى العظم ، إلا أن قطع الدائر أبطأ للاحديداب (٣) الذى فيه وإن المتحرك يحتاج أن ينعطف .

قال أرسطوطاليس: « وكذلك فى سائر الحركات » – يحيى : يعنى الحركة اللولبية لأن سرعة المتحرك على بعد لولبى لانكون سرعته كسرعة المتحرك على بعد مستقيم .

قال أرسطوطاليس : « فإذا كان الآن أيضاً فى زمان ، فإن المتقدم والمتأخر يكونان أيضاً فى زمان » — يحيى : إذا كان الآن فى الزمان ، فالقبل (؛)

<sup>(</sup>۱) ص: شيئاً.

<sup>(</sup>٢) ص : السرع.

<sup>(</sup>٣) ص : للاحدوداب.

<sup>(</sup>١) ص : والقبل -

والبعد فى الزمان لأنهما يميزان بمقدار البعد من الآن ، والبعد من الآن فى زمان :

قال أرسطو طالبس: و وجميع هذه متحركة لأنها كلها في مكان و \_ يعي : ما هو في مكان فهو متحرك ، لاعلى أن المكان علة للحركة ، لكن يلزم ذلك أن يكون متحرك (ا)قد كان في المكان بالقوة كان متحركاً بالفعل كان متحركاً بالفعل كجملة الجسم . وزاد المفسرون فقالوا : إن كان في مكان بكليته كان متحركاً بكليته ؛ وإن كان في مكان بأجزائه . وأرسطو طالبس لم يذكر ذلك :

قال يحبي: وهذا كذب ، لأن الأكر التي هي داخل الكرة المالوكية في مكان بكليتها ، وليست بكليتها متحركة ، والأرض هي في مكان وليست(٢) هي متحركة بكليتها .

## أبو على :

الزمان يعد بالقوة ما هو بالقوة متحرك :

قال أرسطوطاليس: ﴿ فَهُلُ يُمَكِّنُ أَنْ تُكُونُ حَرَّكَةً بَغَيْرُ نَفْسُ ؟ ﴾

يحيى: إنه قد أبطل أن يكون الزمان موجوداً إذا لم تكن نفس ، من قبل الموضوع وهو الحركة ، فإنها موضوعة للزمان < ، إذا الموضوع الرمان > هو الحركة فإنالموضوع للقبل والبعد ليس هو شيئاً سوى الحركة، والزمان ليس هوشيئاً غير القبل والبعد الذي للحركة :

<sup>(</sup>۱) ل : متحركا

<sup>(</sup>٢) ل : ليس .

التعليم الثامن والعشرون (١)

< الفصل الرابع عشر: تتمة>

1114

< قال أرسطو طاليس >

ومما للإنسان أن يتشكك فيه أيضًا : أمر الزمان :

عدد أَى حركة هو ؟ فنقول فى ذلك : إنه عدد أَى حركة كانت ؟ فإنَّ ما يتكون إنما يتكون أبدًا فى زمان ؛ وكذلك ما يَنْمِى وما يستحيل وما ينتقل . فمن جهة [ ١١١ ب ] ما الزمان حركة ، من هذه الجهة هو عدد واحدة واحدة من الحركات ، فهو لذلك عدد الحركة المتصلة على الإطلاق (٢) من الحركات ، فهو لذلك عدد الحركة المتصلة على الإطلاق (٢) من عبر أنه قد يكون (٢) أن يتحرك ٢٢٣ب

لا عدد حركة ما . غير انه قد يكون `` ان يتحرك ''' الله الله الآن شيء آخر أيضًا . فالزمان عدد كل واحدة من حركتيهما فها هنا إذًا زمانٌ آخر ، فيحصل لنا زمانان مهًا متساويان؟

فنقول إنه ليس الأمر كذلك ، وذلك أنه زمانٌ ٣

<sup>(</sup>۱) ص : وعشرون.

 <sup>(</sup>٢) في الهامش : « أي عدد كل حركة منصلة كانت أو غيرها » .

<sup>(</sup>٣) في الهامش : يه يقول إنه قد بجوز أن يتحرك في وقت واحد شيئان محتلفان يو .

14

واحدٌ بعينه بالسواء ومعا . فأمّا بالصورة (١) فليس يكون معًا ، فإنه لو كان لنا عدد من الكلاب وعدد من البخيل ؛ ثم كان كل واحدٍ من العددين سبعة لكان عددهما واحدًا بعينه . فكذلك زمان الحركتين اللتين تتوافيان معًا ـ واحدٌ بعينه ، إلا أنه ربما كانت إحداهما سريعة والأُخرى بطيئة ؛ وربما كانت إحداهما حركة نقلة والأُخرى استحالة . وأمازمانهما فإنه واحدٌ بعينه ، إن كان عدد حركة الاستحالة وعدد حركة النقلة سواء ومعًا . ولذلك قد تكون الحركات مختلفة ، فأما الزمان فإنه في كل موضع واحدٌ بعينه ، من قبل أن العدد للأشياء المتساوية التي هي معًا واحدٌ بعينه في كل مكان .

ولما كان ها هنا نقلة ، وكانت الحركة على الاستدارة منهما ، وكان كل واحدٍ من الأشياء فقد يُعدُّ بشيء واحد من جنسه \_ فإن الوَحَدات تعدُّ بوحدة ، والأَقراس تعدُّ بفرَس \_ فكذلك الزمان قد يجب أَن يكون يقدَّر

 <sup>(</sup>١) في الهاش : و أبو على : قوله فأما بالصورة فليس يكون مما ً – يمنى به أن الجملة المجتمعة من ممنى الزمان ومن الحركة البطيئة مثلا نحالة في الصورة من الجملة المتجمعة من الزمان ومن الحركة السريعة a .

بزمانٍ ما ، فيحصل محدودًا (لكن الزمان كما قلنا يقدر بالحركة ، والحركة تقدر بالزمان ) . وذلك من قِبَل أَن زمان الحركة المحدود تقدر به كمية الحركة وكمية الزمان .

وإذ كان المقدار الأول به تقدر الأشياء كلها التي من المجنس واحد ، فأحق الحركات بأن تكون المقدَّرة : الحركة على الاستدارة المستوية (١) ، لأن عدد هذه الحركة أعْرَفُ (٢) الأعداد . وليست حركة الاستحالة عستوية ولا حركة النمو ولا حركة التكون ، فأما النقلة (٢) فقد تكون مستوية .

ولذلك قد يظن بالزمان أنه حركة الكرة ، مِنْ قِبَل أَن بهذه الحركة الكرة ، مِنْ قِبَل أَن بهذه الحركاتُ الباقية والزمان . وكذلك أيضًا جرت العادة بأن يقال إن أمور الناس جارية على الدوائر (١) ؛ وكذلك سائر الأشياء التي لها حركة مه طبيعية وتكوُّنُ وفساد . وإنما قيل ذلك لأَنها كلها إنما

<sup>(</sup>١) في الهامش : ﴿ يَعْنَى لِيسَ فَهَا رَقُونَ وَلَا اخْتَلَانَ وَلَا رَجُوعَ ﴾ .

 <sup>(</sup>٣) في الهامش : « لأنها مكانية رهي أولية محسوسة » .

<sup>(</sup>٣) في الحامش : ﴿ يَمْنَى الْمُسْتَدِيرِ وَ ﴾ .

 <sup>(</sup>٤) في الهامش : « من ذاك قول الناس : دائر السوء » .

تسير بالزمان وفيه ( ۱۱۲ ) تنقضى وتبتدئ كأنها جارية على دور من الأدوار ؛ فإن الزمان نفسه قد يظن به أنه دائرة من الدوائر . وإنما ظُن ذلك أيضًا لأنه مُقدًر حركة تجرى (۱) هذا المجرى ، ولأنه هو أيضًا يُقدَّرُ بحركة تجرى هذا المجرى . فالقول إذن بأن الأمور التى في الكون جارية على الدوائر إنما هو أن الزمان دائرة من الدوائر ؛ ومعنى هذا أن الزمان يُقدَّرُ بالحركة على الاستدارة ، فإن المقدار (۱) لسنا نجده شيئًا سوى المقدِّر الكال هو مُقدِّراتٌ أكثر من واحد .

ونِعِمًا(1) يقال أيضًا إن عدد الغنم وعدد الكلاب واحد
 بعينه ، إذ كان كل واحد من العددين سواء ؛ ويقال إن
 العشرة من العدد ليست واحدة بعينها ولا العشرة (0)

 <sup>(</sup>١) في الهامش : n يمنى على الاستدارة » .

 <sup>(</sup>۲) في الهامش<sup>3</sup>: n يمنى الكل n .

<sup>(</sup>٣) فوقها : ٥ يمي الجزء ٥ .

<sup>(</sup>١) نعما = بحق.

 <sup>(</sup>ه) في الهامش : « مكذا وجدنا في اليوناني في النسخ التي ترجينا مها . والمحي يقتضي فيها أحسب - أن يزاد هذا القول : إذا كانت حتى تكون هكذا إذا كانت ، ولا العشرة الأشياء واحدة بعيها . - وأغل هذا مقط » .

ولكن هذا التعليق لا محل له لأن المقصور يقوله إن العشرة من العدد ليست و احدة بعينها هو الأشياء العشرة المعدودة لا العدد عشرة .

الأشياء واحد < ة > بعينها ؛ كما أن المثلث المتساوى الأضلاع والمثلث المختلف الأضلاع ليسا معنى واحــدًا بعينه . وإن كانا شكلاً واجدًا بعينه ،من قِبَل أنهما جميعًا ـ مثلثان ؟ فإنه يقال في الشيء الواحد إنه شيء واحد بعينه إذا كان لا يختلف في الفصل ، ويقال فيه إنه مختلف إذا كان فصله مختلفًا ؛ مثال ذلك المثلث فان فصله يختلف فيه المثلثات المختلفة ، فأمَّا في الشكل فإن المثلثات المختلفة لا تختلف فيه ( لكنها تدخل في قسم واحد بعينه منه ) . وذلك أن الشكل ما كان منه بصفة كذا فهو دائرة ، وما كان منه بصفة كذا فمثلث ؛ والمثلث ما كان بصفة كذا فهو متساوى الأضلاع ، وما كان منه بصفة كذا فمختلف الأُضلاع . فالمثلث<sup>(١)</sup> شكل واحد بعينه ، وليس المثلث معنى واحدًا بعينه (٢) ء فالعدد أيضًا واحد بعينه ؛ وذلك أنه ليس يختلف العدد في الأشياء المعدودة في فصل العدد ؛ فأما العشرة فلست معنى واحدًا بعينه ، وذلك أنها تختلف في الأشياء التي (١) في الهاشي : ﴿ بِعَيْنَ المُثلِثُ الكُلِّي أَنَّهُ شَكُلُ ، وإن كَانَ مَثلثَاتٍ مُخْتَلَقَةً لأَنَّهُ مُعْتَقِّرُ فَ

 <sup>(</sup>٢) ق الحاش : « لأنه ينقسم بفصول مختلفة » .

ما عليها تقال : لأنها قد تكون عِدَّةٌ للكلاب وتكون عِدَّةٌ
 للخيل .

فقد أتينا بالقول على الزمان فى نفسه ، وعلى الأشياء ١٧ الواجب بحثها فى النظر فيه .

( عت المقالة الرابعة نصا ً )

## قال يحى :

إنه يأتى بمسائل في الزمان ويحلها . أولها : أن الزمان إن كان عدد الحركة، والحركات مختلفة : منها حركة نقلة ، ومنها حركة تمو ، ومنها حركة أضحلال وغير ذلك ــ فالزمان عدد أى هذه الحركات هو ؟

وحل ذلك بأن قال إن الزمان عدد لهاكلها لأنه [ ١٩١٧ ] إنما يعدها من قبل الشيء المشترك لها وهو الحركة ، وليس يعد واحداً (١)منها من قبل ما يخصه مثل أنه نمو أو نقلة فيعده وحده .

والمسألة الثانية : أن المتحرك حركة نقلة قد ينمى فى تلك الحال فيكون قد خوك حركتين ، والزمان يعد كل واحدمنهما ، فيجب أن يكون لكل واحد منها زمان مفرد . وذلك يوجبأن يكون زمانان معاً . ــ وكذلك إذا كان شىء ينحرك دوراً وشىء آخر يتحرك على استقامة وكانا معاً ، يجبأن يكون لحما زمانان موجودان معاً .

وحل ذلك أن الحركات المختلفة والمتفقة يعدهما الزمان، وهوشيء واحد وغير ممتنع أن يعد الشيء الواحد الأشياء المختلفة، فإن العدد الذي في النفس هو واحد ويعد أشياء مختلفة نحو الأفراس والإبل وغيرهما ، وكذلك المكيال هو واحد بعينه بعد أشياء مختلفة كالماء والشراب وغيرهما . وإن كان زمان أحدهما أعظم من زمان الآخر لم يكن الزمان لهما واحداً بعينه بل يكون زمان

<sup>(</sup>١) أن: واحد.

أحدهما أعظم من زمان الآخر . وإن كان الزمانان متساويين ولم يكونا معاً فإسما ليسا واحداً بالعدد ، لكن هما في الصورة واحد .

والمسألة النالثة: أن الزمان إن كان عدد الحركة ، والزمان مع أنه عدد هو معدود ، والمعدود يعد بشيء من جنسه ، كما أن العشرة الأفراس تعد بفرس هو جزء منها ، وكذلك الحشبة تعد بالذراع الذي هو جزء منها – فما ذلك الجزء الذي يعد به كل الزمان ؟

الحل: إذا الزمان وإن كان عدد الحركة ، وأن الحركة تعده أيضاً، لكنها تعده بالعرض، والحركات غتلفة بالكو نوالفساد والنقلة . فالنقلة منهادورية ، ومنها مستقيمة . والدورية منها بطيئة تعود إلى المبدأ في ثلاثين سنة ، ومنها أسرع منهذه تعود إلى المبدأ في أسرع وهي التي تعود إلى المبدأ في المبدأ في أربعة التي تعود إلى المبدأ في أربعة وعشرين ساعة وهي حركة كرة الكواكب الثابتة فهي أصغر الجركات ، إذ كانت تقطع في زمان أسرع ، وهي أيضاً أبطأ لأن بها يتعلن الليل والنهار . ولماكان الذي به يعد يجب أن يكون أصغر الأشياء وأعرفها ، وجب أن يكون وتضعيفه يُعد الزمان هو الحركة التي للكرة الثابتة فإنها تعد اليوم ، وباليوم وتضعيفه يُعد الأسبوح ، وبالأسبوع يعد [ ١١٦٣] الشهر ، وبالشهر تعد السنة فيعد حينئذ الزمان بالزمان . وقسمنا الزمان الذي تعده حركة الكرة الملوكية بأربع وعشرين ساعة . ويمكن قسمة الإصبع إلى غير غاية في الصغر ، وكذلك يمكن قسمة الساعات .

وبعد ذلك بين أن القول المتداول بين الجمهور فى الزمان موجود فيما قالوه (١) فى الزمان من قولهم إن الأمور الإنسانية تدور ومن أن الزمان دائرة ، وذلك موجود فى الزمان لا أن الا مور الإنسانية إنما كانت تدور لا جل أنها فى زمان وأن الزمان مبدوها وانتهاؤها . وإنما كان الزمان دائرة لأنه يقدر بالحركة الدورية . وبين أن الزمان لما كان يقدر بالحركة الدورية ظن قوم أن الزمان لميس هو إلا الحركة الدورية . ثم بين كيف يكون الشيء الواحد بعينه يعد الأشياء المختلفة فى الجوهر . وأتى بقانون يفرق به بين أن تكون الأشياء التي يقال

<sup>(</sup>١) ل : قاله .

عليها شيء بالاشراك وليس هو واحداً لها بعينه ، فقال : إن الأشياء إن كانت ولا تختلف فيه فليس هو واحداً بعينه . فإن كانت تختلف فيه فليس هو واحداً بعينه لما ألحوط والمقوس الحطوط والمدائرة ، ولكن الشكل واحد بعينه، وهذان ليسا شيئاً احداً بعينه للمثلث والدائرة ، ولكن الشكل واحد بعينه، للمثلث المختلف الأضلاع والمنساوي الأضلاع ، لأن فصول الشكل هي المستقيم الخطوط هو واحد بعينه لهذين المثلث المخطوط ، والمستقيم الخطوط هو واحد بعينه لهذين المثلث والمائرة فإن الشكل المقول على أحدهما هو مقوس الخطوط ، وأما المثلث والحد ، وفصول الشكل في المثلث واحد ، والمقول على الآخر هو مستقيم الخطوط ، وفصول الشكل في المثلث المختلف وهو استقامة الخطوط . وأما المثلث فليس هو واحد اً بعينه المثلث المختلف الأضلاع والمتساوي الأضلاع . وذلك أن فصول المثلث هو المختلف الأضلاع والمتساوي الأضلاع . وذلك أن فصول المثلث هو المختلف الأضلاع والمتساوي الأضلاع . وذلك أن فصول المثلث المنائين واحدة بعينها

ولقائل أن يقول: إن كانت الأشياء التي [ ١٦٣ ب ] تختلف في فصول ا ا قبل عليهاعلى طريق الاشتراك هي مختلفة في الشيء المقول عليها على طريق الاشتراك – فينبغي أن يكون الجنس غير مقول بالتواطؤ على نوعه ، لأن نوعيه يختلفان فيما ينفصل به الجنس.

الحل : ولعلة (٣) لم ير د بالمقول هاهنا الشيء العام المشترك الذي ليس له قوام و و ما آثار الشيء العام المشترك الذي ليس له قوام و ما و له قوام يحص الجزئيات ، فيقول إن الحي الموجود في زيد غير الحي الموجود في عمرو ، وهما مختلفان بحسب الفصول المقومة للإنسان غاما الصورة الإنسانية فهي في الأشخاص واحدة لأمم لا يختلفون في فضو لما ليس لها فصول ؛ وكذلك صورة العشرة في العشرة الأفراس والعشرة الأنامي هي معنى واحد بعينه ؛ والذي يعده هو معنى واحد بعينه وهوالعدد الذي في النفس ؛ والموضوع لهذا أيضاً هو النفس ، وهي واحدة بعينه المنفس ، وهي واحدة بعينه المنفس ، وهي واحدة بعينها .

<sup>(</sup>۱) ل: هو..

<sup>(</sup>۲) لا : وليس

<sup>(</sup>٣) ل : والعلة .

<sup>(</sup>١) ل : وإنما

#### بعی :

المقدرالأول(١)هو الحركة الدورية ، لأن الحركة الدورية أول الحركات؛ وهي أحق بأن تقدر أول الزمان ، ثم ذلك القدرمن الزمان يقدر باتى الزمان .

## . عبي

العشرة الأفراس ليست والعشرة خرفان شيئاً واحداًبعينه ، كما أن المثلث المتساوى الأضلاع والمختلف الأضلاع ليسا شيئاً واحداً بعينه .

#### بحيى :

العشرة يفهم معها الموضوع من الحبيل والإبلونكو ذلك . فإذا كانت هذه الموضوعات مختلفة ، كانت العشرة محتلفة . وإذا كان مع اختلاف الموضوعات أنايعدد شيء واحد بعينه ، وهوالعدد ، جاز أن يعد الزمان ، وهو شيء واحد بعينه ، أشياء مختلفة .

[ تم تعليق المقالة الرابعة من السماع الطبيعىالشيخ الإمام العالم أبى الحسين محمد بن على البصرى . والحمد نله . وكان الفراغ منها فى آخر رجب من من سنة أربع وعشرين وخمسابة ببغداد ]

قوبلت بحمد الله وعونه

انتهى القسم الأول من وشرح الساع الطبيعى و ويتلوه القسم الثاني وبدأ و المقالة الخامسة »

<sup>(</sup>١) س - الأول هي،



الإشراف اللغوى: عبد الرحس حجازى

الإشراف الفنى : حسسن كسامل

